

◎信界美談 ◎ヂャータカ釋奪傳 ◎眞宗の教證 の經營 ◎年頭感恩◎新春の頌讚 ◎無常の覺悟 ◎報謝 ◎親鸞聖人の偉大なる所以 ◎眞諦の信仰を以て世諦を經營せよ 求道第五卷第壹號目次 第四 宮者チュルラカの話 《人格論》 《聖徳太子と親鸞聖人》 白 侧 話 道 笱 近 角 潮 常 芳 觀 英 |◎昨年の末道曾◎其後の求道學舍◎求道學舍の報恩講 ◎親ごゝろ《短歌》 ◎大悲本願(長詩) ◎眞宗慶嘆 話 講 Λ 一念橫超 嗼 慶 П = Ξ 薂 咏 報 午 後 (木郷森川町 九段坂佛教俱 (日本橋鄉殼町武數所) 後七 求 求 = 學 道 部 近 增 樂 部) 會 角 常 觀 甚 之

# **消** 第一第一 第 元 卷

# 眞諦の信仰と以て世諦

《聖徳太子と親鸞聖人》

と經営せよ

世の經營に力を盡し、活動を叫ぶの士が結局外部よりの附別に元氣に過ぎずして、真摯沈勇の態度に乏しく、真個に濟世け元氣に過ぎずして、真摯沈勇の態度に乏しく、真個に濟世は元氣に過ぎずして罪惡に號泣するを以て信仰の極ならと考へ、或は一種淺淡なる微光を經驗して輕妙なる樂天觀に安心、或は極端なる理想を憧憬して世外に天國を實現せんと、近、或は極端なる理想を憧憬して世外に天國を實現せんとを想するが如き信仰其物が不完全にして活世界を經營するの等のでであるが為也、抑々世諦の經營にして過ごより流れば何のであるが為也、抑々世諦の經營にして過ごと、真個に濟世出づるにあらずんば真の世諦に非ずして畢竟輕躁盲動に過ぎるむ。真諦の信仰にして世諦の經營を實現する力あらずんだ。

轉覆破壊すべき運命を有する者と謂つべし。、。、。 は、絕對の信仰にあらずして必ずや眞 諦の光に 達す る 迄は

損てたるものにあらずんば真實の光明を見るべからず、 を見ざることを自證するものに非ずや。 を得べからず、 の光明を見たるものは俗世界を敷はずんばあるべからず、 の體を別にするが如く感ぜしむるは却て不可なり。俗世界を の立場なし、古來或は譬ふるに鳥の雨気を以てし、 信仰を得るの舞臺なく、眞諦の立場己外に世諦の經營を行ふ を以てす、兩者の相關に譬ふる頗る可なるが如きも反面二者 は真質の眞諦と云ふべからず。且つ世諦の舞臺已外に眞諦の し。而かも、世謡の經營を眼中に置くものは終に真諦の信仰 眞諦の信仰と世諦の經營と間髪を容れざること夫れ斯の如 車の兩輪 真實

仰を求む、政治を經營せんが為に信仰を求む、實業界に活動を叫ぶ、其求むる所を聞くに皆曰く、我世を救はんが為に信數年來信仰を求むるの機運漸く熟す、人皆口を開けば信仰

病死に散らたまひて途に生老病死を解脱したまひ、國家王位、東のののでは、天下到る處光明の廣神たらでることあらんや、釋尊生老のと、するのでは、のののでは、大下到る處光明の廣神たらでることあらんや、釋尊生老

身を果ぐ可からず、吾が手を以て吾床を動かすべからず、世

すてたまひて遂に國王大臣を威化したまふ、自身を以て自

を損てずして世を教はんとす、嗚呼抑々亦難い哉。

聖徳太子曰く、

世間虚假、

惟佛是真と、親鸞聖人曰く、

きずののするのであるのである。このである。これでは、天下到る處光明の廣海たらざることあらんから、あるのでは、のでは、のでは、大下到る處光明の廣海たらざることのである。

所なし、此に忽倒として佛陀慈光の攝取を蒙り、 自ら顧れば罪悪深重の一塊肉、 已上の問題に着手し得べき資格あるや否やを自省せよ。。。。。。 悪の徒たることに氣付かざるべからず、信仰己前に口にする 或目的の為の手段に過ぎがる也。手段として求むる信仰は第 が為に信仰を求む、日く何の為め、何々の為めと。遂に信仰は、 を求む、道徳を行はんが爲に信仰を求む、意思を强めんが爲に人格を高めんが爲に信仰を求む、自己を修養せんが爲に信仰を求む、自己を修養せんが爲に信仰 勅命を聞く、 人格、修養、道徳を口にする前に吾人は果して此の如き地平線、自己を持ちている。 信仰を求む、 せんが為に信仰を求む、教育の根底を得んが為に信仰という。 非ずや、何等の教育修養かあらん、何等の人格道徳かあら 抑々我等は人を救ふことを考ふる前に先自ら救はるべき罪 皆業なるものは畢竟野心名利の巷にあらずや。 落つるもの、最も不真面目極まるものと謂つべき也った。 信仰は手段に非らず、唯一の目的也。 煩悶を慰せんが爲に信仰を求む、安心立命せん 既に九泉の下に堕落せるも 如來救濟 嗚吟 地 教育 U

しますと。嗚呼世の真實は佛陀也念佛也、弦に真諦の光明燦

然として世界に赫灼たり、

三
分
の
教
主
大
聖
標
尊
印
度
に
出
て
た

まひ、國と位とを捨て、俗世界を救ひたまふ、而して和國の 教主聖徳に其佛陀の真質を認め却て位にありて國を治め虚假

悩具足の凡夫、火宅無常の世界はみなもてそらごと、 かわざ

まてとあるてとなさにただ念佛のみだまてとにておは

煩悶懊惱、地獄必定、吾人は一刻一時も安んずる 吾人 000 00

るの妙趣初めて人世に顕現すっ 

したす。 ・

佛を信じて俗世間に入りたまふ、釋尊已後に聖徳太子あり、聖のcoocoocoocoo

世界をすっ

て直に如來攝取の光明海中に生活したまふ。嗚呼大聖釋尊

て、真諦に入り、聖徳太子は真諦を以て俗世界に處のです。

宗の高祖親鸞聖人其念佛の眞實を信じて無戒在俗の有様にし

を開宣し諸行をすて、念佛の一行を本としたまよ、

而して真

の世間を經營したまよ、念佛の元祖法然聖人如來の選擇本願

したまふを知らざれば也。人生前に苦痛也。無常也、然れどものなっかっちゃっちゃん。人生前に苦痛也。無常也、然れども に悲觀煩悶主義に陷る所以のものは未だ大悲の光明の常に照 れども吾人徒に其舌に泣き無常に泣き、我を捨てんとして捨 皆是常樂我淨の自攻快樂の榮華に非ずや。人一たび真面目に 之を現時社會の實況に比說せんか、 験の見地より看れば非意律法と信仰との問題に過ぎがる也、 からず。吾人以爲らく佛教史上難關とする大小乗の問題も實 退嬰世外に隱遁し、絕對涅槃の妙境を仰ぐに由なし。此に於 つるあたはず、人空なりと観ずるも而も解脱するあたはず、逐 て佛教自から化石して小薬となり、大聖の本意は大乗となり 達せず 悟了して解脱涅槃の光明界に入りたまふ。遺弟未だ其光明に 快樂をすて、入山學道したまひ。遂に苦空無常無我の眞相を 人生問題に想到するや自から其苦を觀し無常を觀ぜん、しか 如來の靈域を開闡して常樂我淨の涅槃の四德を説かざる 佛教固より大小栗の區別なし。大聖釋尊世上の常樂我淨の 、徒らに律法的に苦空無常無我の修道に拘泥して消極 今世滔々たる物慾主義は

> 質現し、 栗相應地と、自ら佛子勝意と稱して、十大受の精神を以て國家。 質に和國の敦主聖徳皇の恩徳に非ずや。太子常に宣く日域大 人生上に實驗して世諦經營の上に實現せしめたまひしもの、 那に於ては教理として大乘回融の妙趣を開題せりと雖 を照護したまふ、 如來の光明は常住清浄にして大悲倦むてとなくして不断に我 を經営し、 太子一代の聖蹤古來儒者の解すべからざる所以のもの、 法華一乗の精髓を味ひて諸法質相の靈境に遊びたま 惟原默不二の妙趣を體得して眞諦即世諦の真義を 苦や無常無我の世界首を回らせば即ち 盖し印度支 之合

より來る光也、 惠心、 し、三韓は信仰より來る仁政を以て悦服せしめ、 也 る所に求め、 まふは世諦を經營する生命也 の罪を問はずして一族之か犠牲たるをも解せざるは攝受門の 物部氏の誅代は标伏門として避くべからざる戰也、 攝政の笏を正しくして君臣の義を明らかにし給ふは真諦 家庭生活を爲して如來光明の中に團欒し給ふは同事行 諸寺の經營は悉く天下泰平の基を開かざる所な 應尾を握て獅子座に上り三經の講説を為した 十七憲法は根抵を三寳を敬す め、隋唐の交通 蘇我氏

> 乗真諦の光明を此の如きの濁悪世界に輝すを得べきやっらっっっっっっっ。 追ふことなき豊能すべきの至ならずや、さらば如何にして大 りつっっっっっ。 開國時代と謂つべし。而て未だ國民第二の聖徳太子の精神を のっっっっっ。

に非ずや。 なし、恰も律法主義に陷て佛教を化石して小乗たらしめたる て二十世紀世界の闇黑を照破するの光たらんか、聖人頻じて 涅槃を得と宣ふ、此に於てや聖人自ら愚禿と稱し、在俗無戒。 名號を聞き其本願を至心信樂して一念開發する時如來光明中で。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。。 票示して大小の聖人、重輕の惡人を招きたまふ。親鸞聖人其 行の一門を開きて選擇本願を宣布し、南無阿彌陀佛の一行を 難行道の名を得る所以也。此に於てや法然聖人初めて淨土易、 が如く、聖道門も實行問題より見れば第二の律法主義にして せん廣遠微妙の致も濁惡世界に於ては遂に之を實行するに由 以なり。若し説の如く行ひ得べくんは、聖道門洵に可也、如何 世界を照輝する光輝たるのみならず。恐らくは八紘に光被し ム、是現代の如き無邊の極濁惡の世界を救濟し給ふ唯一真諦 の有様を以て真の佛弟子として大悲無倦の光益を感謝しまた 大聖釋尊の教、廣くして且遠し、是聖道門の名の依て起る所 而して此絕對不二の眞諦の光明は日本現代の濁惡

歸命盡于方無碍光如來と宣ふ、豊故なしとせん哉。

質とす。 の光明に接するあたはざるべし、而して親鸞聖人は其真諦の の真宗によりて發揮せられたるもの也吾人若し、太子の偉績 喜心を得て諸の聖尊の重愛を獲る也』と、是眞諦の光明の來 是心颠倒せず、是心虚偽ならず、是を以て極悪深重の衆生大慶 由るか故に、博く大悲廣惠の力に由るか故に、遇々淨信を獲は を仰ぎて其功業を追いたてまつるの界に出てなば、遂に真諦 在俗の生活悉く如來光明の慈懷中に攝護せられたまふと全く あらず、殊に眞諦の光明を以て世諦生活の上に質現し、 十世紀全世界の真文明は必ず是より起らむ。 らに太子の政治、外交、文明、文藝、慈善、家庭、世謡願現の偉績 る唯一の源泉也。今世の聖徳太子を慕ひたてまつるの人、 親鸞聖人の求道及び得信が聖徳太子に因縁ある一日の事に 家庭。

# 親鸞聖人の偉大なる所以

(人格論)

製燃聖人の偉大なることは漸く世上に知らる、の機運が來りたるやうである。世は澆季の黑雲に蔽はる、程、聖人の光、の明師なりといふ嘆には如何にも剴切なる諸 嘆の言である。かくの如く聖人の偉大なるは何故であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に景第であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に景等であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に景等であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に景等であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇節であるが、未だ佛陀の大慈を味はずして、佛陀と同地位に崇言である。亦正の人はからない。

きものは絶對の偉大とは言へぬ。言を換へて之を言へば我等抑々吾々が言語に力を入れて偉大偉大と反覆稱讃するが如

一點も認めぬことである。其絶對的に謙虚なる態度を拜す と、即ち信仰より來る絕對的態度たることを着眼せぬからて 吾人の眼に現前する次第である。世人が其人格の偉大なるこ るときは絶對的に崇高なる聖人の人格が知らず識らずの間に 申すべきである。即ち佛陀に對して自己といふものし價値を 同士の問題とすれば、如何に卑謙しても中心より來らぬもの ることである。自己の有する價値を價値だけあらはされてと なるものは、自己が居るべき地位に居らずして、自ら下卑す のは、世の所謂謙遜とは大に趣を異にして居る。普通の謙遜 禿といひ、弟子一人ももたずと宣ふ。併し悪人の卑謙なるも が稱へて偉大たらしめんとする偉大の如き、真の偉大ではな とを量り知ることの出來ねのは、畢竟此佛陀を根底とするこ は即ち聖人が佛陀に劉せらる、態度である、 を異にしてゐる、 る。しかるに聖人の卑謙は此等の世間の謙遜とは全然其立場 、たとへば聖人が卑謙の徳を嘆ぜんか、聖人自ら稱して愚 而して絶對的の認遜といふてとはあり得ぬものであ 即ち他の人に對して自己を下に置くことである。畢 即ち絕對的の謙遜である。絕對的の謙遜と 寧ろ謙虚とても

So れた所以である。若してれを親鸞聖人が師教に從順なる外面 然上人の仰せなるゆへに、其本願を信ずること即ち法然上人 願を説かれたのが、法然上人の仰せである。即ち本願其儘が法 即第十八願の意義である。即ち選擇本願これである。其選擇本 が出來ぬのである。たじ念佛してたすけられるといふことは たすけられまるらすべし」といふ仰せ其物を信じて疑ふこと 師匠の仰せゆへ、何でもかまはぬと力味て任したことではな 地獄におちたりとも、さらに後悔すべからず候といふのは、 やりに盲從することである。法然上人にすかされまるらせて、 るのではない。奉事師長の為にせられたる從順ならは、唯無理 絶對的從順の態度は唯世間普通の奉事師長の道徳より來りた の態度をとりたまふことは誰知らぬものはない。されどこの に、別の仔細なきなりとある。悪人の師教に對して絶對的信 れまわらすべしとよきひとのおほせをからぶりて信ずるほか の仰せを信ずることである。夫故に下の文に、彌陀の本願まこ とにおはしまさば乃至法然のおほせそらごとならんやと申さ 歎異鈔に、親鸞におきては、たど念佛して彌陀にたすけら しからは如何なる意味かと云へは、たべ念佛して彌陀に

ある。 ために一遍だも念佛申したること候はずとのたまへる聖人は からてある。若し何等の意味もなく師教なるが故に之に無理 らず、之を信ぜねばならぬは本願夫自身を疑ふことが出來ね る業にてやはんべるらん、 とに浄土に生る」ためにてやはんべるらん、また地獄に墮つ 本願即ち法然上人の仰せを信ぜらる」のである。念佛はまる の一行を選びとりたまふたのであると、きはどく示されてあ 立塔像、飯食沙門乃至孝養父母、奉事師長を選びすて、念佛 皆選びすて、念佛の一行を選びとりたまふたのである。又起 本願には布施の行も、 より來る律法的の服從をせられたるが如く見えるとしなる。 の態度のみを見て其來る源を知らずんば、 りに服從するといふならば、 抑や法然上人が選擇集に選擇本願を説きたまふに、爛陀の たい念佛してたすけられるとは此意味である。聖人は此 何んとなれば選擇本願に於て、泰事師長は孝養父母と 持戒の行も、忍辱、精進、禪定、智慧、 總じて以て存知せざるにも拘は 却で聖人は力味心

が直ちに師教に對する絕對的態度其物となるのである。信ずるのが即ち師教に信順するのである。本願に對する信仰に本願を信ずるのではない。本願即ち師教なるゆへに本願を

動的に信順された結果が即ち興宗自身であるのである。 大きなで、 とあるは、此絶對信順、絶對に順したまふゆへに聖人 たまひて餘蘊なきものである。聖人が法然上人を讃嘆して 原数で外、賢也とあるは、此絕對信順、絕對謙虚の態度を示した たまひて餘蘊なきものである。聖人が法然上人を讃嘆して 原数の外に一點の私を狭まぬものであるゆへに。又一面から 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人 自己の説を強て先師の説たるが如く思ひ做す様に見ゆるも人

と雨立すべからざる人格であるかの如き疑を生ずる。されどれたといふ様に考へられる。或點に於て謙虚從順といふことて、法然上人巳外に一新機軸を出し、肉食妻帶の宗風を開かて、法然上人巳外に一新機軸を出し、肉食妻帶の宗風を開か

是亦世上の人格論を以て見たる俗見である。聖人は外部に實現したるところにては英邁果斷たりしには違ひなけれども、用連上人が自信より猛進された如き態度にあらずして、寧ろら。前にも引きたる撰擇集に撰擇本願を述べたまふに、彌陀ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るも、破戒無戒のものは往生することを得ず、故ることを得るとなる。

和語燈錄に或人間て曰く、持戒の行者の念佛の數遍のすくなく候はんと、破戒の行人の念佛の數多く。候はんと、往生なく候はんと、破戒の行人の念佛の數多く。候はんと、往生るか、破れざるかと云ふ事はあれ、つや(しなからん疊をはるか、破れざるかと云ふ事はあれ、つや(しなからん疊をはるか、破れざるかと云ふ事はあれ、つや(しなからん疊をはるか、破れざるかと云ふ事はあれ、つや(しなからん疊をはるか、破れざるかと云ふ事はあれ、つや(しなからん疊をはる方の比丘計りありと、傳教大師の末法燈明記に書き給へ名字の比丘計りありと、傳教大師の末法燈明記に書き給へるうへには、何と持戒破戒の沙汰をはすべきぞ、かくる平凡るうへには、何と持戒破戒の沙汰をはすべきぞ、かくる平凡る方の比丘計りありと、傳教大師の末法燈明記に書き給へるうへには、何と持戒破戒の沙汰をはすべきぞ、かくる平凡る方の比丘計りありと、傳教大師の末法燈明記に書き給へる方の比丘計りありと、傳教大師の表述の行者の念佛の數遍のすく

ひし結果か、 稱すべしとある。これ特に上の阿彌陀佛本願に於て持戒をす 夫の爲めに發したまへる本願なればとて、 ならんとは。既に絕對信順なるゆへに、たとひ法然上人にす。。。。。 新機軸を出されたるが如く見らるくの點は、何ぞ知らん師教 風を質現せられたのである。世人より見れば英邁果断を以て ある。而して聖人は此師教の儘に絶對に信順して實行したま、 て、念佛を取りたまひたる本意を明瞭に示したまひし師教で かされまるらせて地獄に落ちたりともさらに後悔すべからず 力なくして知らぬ間に斷行も出來れば、革新も出來るのであ との己を空しくしたる謙虚なる態度が來る。此謙虚なる精神 る、其結果浄土真宗となつたのである。 より知らず識らず自然法爾に實行したまふ故に、少しも力味 即ち無戒名字の比丘として、途に肉食妻帶の宗 いそかく 一名號を



### 感

### **手** 頁 惑 恩

# 新春の頌讃

歸命無量壽如來。南無不可思議光。

**彌陀成佛のこのかた**は

まに十切をへたまへり

法身の光輪きはもなく

世の盲冥をてらすなり

として日の如し、豊霊十方無碍の光明を頌せざるべけんや。 嗚呼十切已然常恒不断に我等を待ちたまへる如來慈父の御

いし如く、冥遊の旅の一里塚なり、往生十因に曰く、 萬歳の壽の代りに念佛を唱ふ、し、一体和尚の戒しめたま

浮生誰か留らん、山海に陰れし仙も未だ無常の悲を発れず、 り來りて去るなさは衰へたる齢、餘の年復幾くぞや、 壁子去り去りて來らがるは盛なる年、殘りの日稍闌なり、來 棲豊永代を期せん乎。 んや世間は春來の夢、榮華何で質あらん、人身は水上の温 念を屠處の羊に係て、無常の歩歩に近つくことを悲む、況 以て心を小水の魚に澄して、露命の日々に減ずるを歎さ、 石室に籠りし人も終に別離の敷きに遭へり、質に一生は假 是を

**18** 

### 眞宗の 敎

《水道學舍出職論話》

集まつて有り難く報恩講を修行させて頂きました。其の様な 講が營まれました。又今年より御往生の當日を以て此の學舍 聖人の御正忌の時節に當るので、先日來到る處で聖人の報恩 のごく肝要をも話し致さらと思います。 譯で私は此頃ことに聖人の御在世を思い御飲化を喜ばせて頂 の報恩講を營む事に決めまして、拾一月日八日の晩に學舍中 いて居る。今日も「真宗の教行信證」といる聖人一代の御勸め 今日の題は「真宗の教證」と言ふのであります。先月は親鸞

の御教化が此教、信證の外無かつたのである。故に聖人の『正本事は聖人御自身が發明なされたもので無く、御師法然上人 併しながら親鸞聖人の御言葉で頂く時は、其の教行信瞪とい 外に無く、教行信證」は實に聖人御製作の根本聖教である。 我をより頂くと親鸞聖天御一代の御教化は此の、教行信證」

興宗の敬證を片州に興す、 と申されてある。法然上人御一代の御教化は真宗の教證を日 本師源空佛教を明らかにし、善悪の凡夫人を憐愍せしむ、 選擇本願を悪世にひろむ。

大信心は則是長生不死の神方一折淨厭穢の妙術

愚禿鈔曰く

本願を信受するは前念命終なり 即得往生は後念即生なり

便ち彌薊菩薩に同じ

他力の金剛心也と知るべし

外になし、 堪えがる也、大悲傳普化、眞成報佛恩、吾人報謝の經營は此、 て恐懼措くとこるを知らず、又多くの御同朋に向ひて慚愧に 降身之に從はんかな ocoooo る人も、各人悲を仰ぎて其有縁の業務をとりつく念佛せよ、 知らず識らず、常行大悲の御徳を實現せしめたまふべし、是 吾人は過去を願るごとに尸位素餐、佛祖海山の洪恩に對し **縉紳の人も佩劍の人も牙縹をとる人も、来柜をとっている。** 



いる事が、 頂いて來たのである。で異宗の教行信證といる事は、親鸞聖が法然上人より頂かれた教行信證を、又我をは今日迄も互にの外は無いと聖人はお喜びなされたのである。其の親鸞聖人 つに別れ、易行の一道によつてのみ我々は行く事が出來ると り言ふ時は親鸞楽人より頂いた一宗の骨目であります。 人より言へば法然上人より傳へられた真宗の骨目、又我々よ 本に興し、彌陀擇選の本願を五濁惡世に弘めて下された、其 此前の講話に於ては、一代佛教が難行道と、易行道との二 佛教全體の上よりお話して置きました。

あるか、言ひ換ゆれば釋尊一代の御教化を後世斯の如く容易 なら切のである。 が後に到って出來たのであるか、先づ其源から窮めて來以ば **ふ事は、本來佛教に有つた事であるが、** の如く廣大無邊の一代佛教を唯南無阿爾陀佛の一で頂くとい 於ては即ち先づ此際よりも話致したのである、 に順くやらになった發達とても申しませらか、 行三昧の教へであるが、抑も之は如何なる具合で出來たので 佛教全體の味を、 今日も少し事の筋道を辿つて話さらと思ひます。易行道は 唯念佛の一法で頂くといふ念佛三昧、一 或は又無き所のもの 併しながら斯 前回の講話に

以で一切の衆生を救ふとの深重の本願があるい此本願より題 然上人の「撰撰集」の中に、念佛の一法は自然に來つたもので は無くて、もと阿彌陀佛の御手許に於て、此の念佛の一法を 利の貧めの念佛では無い。 を頂く上に成る可く頂き易いやちに自然に發達して出來た便 處で既に此前にも申した如く、此他力の念佛は我々が佛法 其根本は次の一言である 即ち法

初の修行、其佛の慈悲、智慧、光明、之等の凡てが凝つて佛 其の佛本願の御惠み、其の御親心、其佛の五刧の御苦勞、永 佛の一つで助けるとの、もとく佛の本願の御誓ひである。 はれ來つた念佛である。と仰せられてある。これであります。 熙として考ふる時は、一代佛教より來りたる念佛には相違な ち撰撰本願であります。成程釋尊一代の教法一代佛教を出立 はんと既に發願の初めに於て我々衆生の爲めに撰擇して置い 稱へしめ、知らしめ、衆生の心に届け入れて、一切衆生を救 故に一念我々の身に此の念佛の頂け見れば今に到つて初めて でも助ける、飛行でも助けね、禮拜や讃歎でも助けね、唯念 助けると、特に念佛一つをも撰び下された。極言すれ 衆生を助け給ふに此の先きにも申した如く、修行や飛行を以 其撰擇本願念佛といふは何うかといふに、阿彌 陀佛 が一切 屆けて佛の惠みを知らしめんとの本願である。念佛はもう此 けれどもも一つ源に逆上ぼり見れば既に永刧の昔に於て佛が て下された念佛である。此の切なる大悲の御親心の根本が即 の本願南無阿彌陀佛の一行が出來揚つて下されたのである。 て助けると仰せられぬ、 の時既に我々の上に與へられてあつたのである。而して此本 十方衆生に向はせられ、其哀々たる大悲心より、此の念佛を はれ給ひた念佛にあらず、大悲の親の大もとに於て、我名を 本であります。 親心、御苦勞こそ抑々佛教の根本、佛陀の 唯念佛の一法、南無阿彌陀佛一つで ば修行

うにも思はれます。けれとも阿彌陀佛の本願より言ふ時は、一佛即一切佛と言ふ時は諸佛の鐵界は皆夫々同一であるや

三世諸佛依念彌陀三昧成等正覺 ・ 諸佛となつて現はれて下されたのである。經文の中には ・ 、 唯此の阿彌陀佛の本願の恵みを知らせるが為めに夫々の ・ 諸佛のさともの境界も、諸佛の夫々の説法も外の為めでは無

三世記信体系が単三形式等記

とある。又聖人の和讃には

る譯である、とは何らかといふに、華嚴經の文にともあります。彌陀一佛に歸する事は即ち十方の諸佛に歸するり一心をもちて一佛を ほむるは無碍人をほむるなり 瀬陀の淨土に歸しぬれば、 すなはち諸佛に歸するなり

とある。一無碍道といふは念佛無碍の一道であります。十方へり、一道とは一無碍道是なり、

らせんが為めに、佛は第十七の願に於て、の諸佛は皆此念佛の一法によつて廣大なる佛陀の境にも出なされたのである。故に其の十方諸佛は亦阿彌陀佛の本願の親は、十方の衆生に我名を稱へしめて悉く救はんとの根本の本願であるが、先づ其本願を十方の衆生に記き聞かせて下さるより外は無い。故に阿はんとの根本の本願であるが、先づ其本願を十方の衆生に知るは、十方の衆生に改名を稱へしめて悉く救はんとの根本の本願であるが、先づ其本願を十方の衆生に知る。一無得道といふは念佛無碍の一道であります。十方とある。一無得道といふは念佛無碍の一道であります。十方とある。一無得道といふは念佛無碍の一道であります。十方と

名を稱せずは、正覺を取らじ設以我佛を得んに、十方世界の無量の諮佛悉く啓嗟して我

發達して來たのでも無く、もと一、阿彌陀佛の撰擇本願の念は釋奪が此世に出て給ひて始めて來りたのて無く、亦其後に言ひ放たしめ、念佛を知らしめて十方無量の衆生を悉く救はとお誓ひ下された。此は十方無量の世界に於て、吾が本願を

此の本願こそ實に我々が救はれる根源であります。一法を業に既に先天的に一若し先天的といふ言葉が用ゐられてあります。而も其南無阿彌陀佛の意を十方衆生此の名字を稱しめ、知らしめ、稱へしめそうして十方の衆生此の名字を稱いる。如らしめ、稱へしめそうして十方の衆生此の名字を稱いる。如らしめ、稱しめといる言葉が用ゐられてあります。而も其南無阿彌陀佛の意を十方衆生の心に屆かてあります。此の本願て表は、悉く我淨土へ迎へ取らんとの廣大の本願で佛が念佛の本願といる事と明正の本願で佛が念佛の本願といる事と明正の本願であります。

一面して殊に大無量壽經は、此佛陀の本願を正面よりお説きの境界をお説き下され、又涅槃經を説きては如來常住無有變の境界をお説き下され、又涅槃經を説きては如來常住無有變の廣大の境を言はれたのである、慈悲とあるは阿彌陀如來の光度大の境を言はれたのである、慈悲とあるは阿彌陀如來の光度大の恵みをお説きなされたに外なら知のであります。 一面して殊に大無量壽經は、此佛陀の本願を正面よりお説きでの廣大の惠みをお説きなされたに外なら知のであるは阿彌陀如來の光度、 一面して殊に大無量壽經は、此佛陀の本願を正面よりお説きの境界をお記さ下され、又涅槃經を説きては如來常住無有變の方法。 一面して殊に大無量壽經は、此佛陀の本願を正面よりお説きの境界をお記さ下され、又涅槃經を説きては如來常住無有變の方法。 一面して殊に大無量壽經は、此佛陀の本願を正面よりお説きの境界をお記さ下され、又涅槃經を説きては如來常住無有變の方法という。

歌の根本である。十方諸佛稱讃の彌陀の本願で正面より与歌された經である。親鸞聖人の教行信證の教は實に此大經より來つたのである。親鸞聖人の教行信證の教は實に此大經より來つたのである。親鸞聖人の教行信證の教は實に此大經より來つたのであります。一寸考へる時は、澤山なる一代佛教中に於て、阿彌陀佛本願一つが眞實である、他は皆不眞實であると言ふと甚だ。 「他より言ふ時は、唯一絕對の阿彌陀佛の本願こそ實に全佛不願一つが真實である、他は皆不真實であると言ふと甚だの報告。 「他より言ふ時は、唯一絕對の阿彌陀佛の本願と正面より与歌さ

るとなるのです。聖人は『正信偈』に於て宣はく、の此世に出興して下されたも唯此本願海を説かんか爲めてあ

又大無量壽經の中には釋尊自ら仰せられて曰く、となり、五濁惡時の群生海、如來如實の言を信ずべし。」如來世に興出したまふゆへは、たゞ彌陀の本願海を說かん

以てせんと欲してなり。

本所以は、道教を光闡して群萠を拯ひ、惠むに真實の利を如來旡盡の大悲を以て、三界を矜哀し給ふ、世に出興し給

修行をせよと勸められ、或は戒行を保つ事が必用ぢやと本誠修行をせよと勸められ、或は戒行を保つ事が必用ぢやと本誠修行をせよと勸められ、或は戒行を保つ事が必用ぢやと本誠修行をせよと勸められ、或は戒行を保つ事が必用ぢやと本誠を立れた真の結局は唯此の本願南無阿彌陀佛の一法を我々に下された真の結局は唯此の本願南無阿彌陀佛の一法を我々に下された真の結局は唯此の本願南無阿彌陀佛の一法を我々に下された真の教をあらはさば、即ち大无量壽經これなり、こ人は教行信證『教卷』の劈頭に次の如く仰せられてあります。夫れ真實の教をあらはさば、即ち大无量壽經これなり、こ人は教行信證『教卷』の劈頭に次の如く仰せられてあります。大れ真實の教をあらはさば、即ち大无量壽經これなり、これ教行信證『教卷』の劈頭に次の如く仰せられてあります。大れ真實の教をあらはさば、即ち大无量壽經これなり、これ教行信證『教卷』の劈頭に次の如く仰せられてあります。大れ真實の教をあらはさば、即ち大无量壽經これなり、これ教行信證『教卷』の劈頭に次の如く仰せられてあります。大は教行を紹の宗致とす、すなはち佛の名號をもて經の幹とするなり。云云とを以て如來の本願を記述を紹介に関いる。

抑々大無量壽經は真實の教である。佛教の根本彌陀佛の本るなり。云云

難有い。前より度々繰り反すが如く、釋尊を本として一行即の無を喝破して「釋迦世に出興して道教を光闡して……また聖出世の御本意であつたのである。其處で聖人は直ちに此大聖出世の御本意であつたのである。其處で聖人は直ちに此大聖出世の御本意であつたのである。其處で聖人は直ちに此の無を喝破して「釋迦世に出興して道教を光闡して……まれは釋尊は徒らに親の財産を陳列して見せで下されたで

の数である。真に真實の大利である。和讃には「切行、一佛即一切佛といふ具合に彌陀の衣を救らて下された。 南無阿彌陀佛 が既に初の昔 に於て 正覺を御成就 なされ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓ひを超發して下され、永劫のれ、五劫の間思惟して深遠の誓いを超して下された。

といふはいふ迄も無く南無阿彌陀佛の一行の事である。之は扨て次ぎに此の眞實の教より眞實の行か來るのである。行

大行が顕はれて來たのである。大經に於て長々と說かれたは、唯此の「佛名を御說さ下されたのである。十方三世の諸佛も第十七の願より顯はれて、されたのである。十方三世の諸佛も第十七の願より顯はれて、されたのである。十方三世の諸佛も第十七の願より顯はれて、「作此の「佛名を御說さ下す。大經に於て長々と說かれたは、唯此の「佛名を御說さ下す。大經に於て長々と說かれたは、唯此の「佛名を御說さ下す。大經である。

の真實の教といふは根本阿彌陀佛の本願である。其阿彌陀佛 南無阿彌陀佛の一行に外ならぬのである。親鸞聖人八十八歳 つた の諸佛も唯此の一法を稱讃する爲めに御出現下されたのであ 此の念佛の一法を御傳へ下されたのであるのみならず、 下されたのである。大聖釋尊の一代の教法が凡て各方面から によるので無い、唯此の南無阿彌陀佛を以て救はんと御誓ひ 御往生前の自然法傾章の初には、 あるからてある 本願は如何なる本願であるかと言ば。選んで南無阿彌陀佛 循ほ此の味を今少し申しませう。上来言ふが如くて、佛教 一行を與へて下されたのである。修行によるでない、 夫も根本の阿彌陀佛の本願が、南無阿彌陀佛の一行で 五切思惟兆歳永劫の御苦勞の結果も唯此 十方 0

なり、これであることを得といふ、果位のときのなを就といふさのなを名といふ、號の字は、果位のときのなを號といふなり、名の字は、因位のときでの字は因位のときらるを獲といふ、得の字は果位のとき

世に又となき念佛の大行であります。
世に又となき念佛の大行であります。
「なりて法然上人の選擇本願を御唱導なされた書振から頂いて、「別ので法然上人の選擇本願を御唱導なされた書振から頂いて、「別のでは然で ある。大もとに逆上、「別のではない」というのはなである。大もとに逆上、「別のではない」というのはない。

考へると我々が唯口に稱へて彌陀佛にすがる爲めの一のシム 説き聞かしめて十方の衆生を救はんとの御誓約である。一寸 出世の本意なる一番大もとの阿彌陀佛の本願が、此の名號を 佛教には昔から此念佛がある。此廣大なる全佛教の根本、釋尊 綱島氏の口から申された此一言は實に有り難いと思ひます。 聞いて仕舞へば夫迄であるが、斯く迄深く基督教を味はれた 有り難い念佛であるが」と申されました。之を普通世間的に 故基督教には斯らいふ有り難き言葉が無いのか知らぬ、實に なされた撰撰本願念佛であります。 稱へさせて頂いて居るのである。我々が斯く稱へる事の出來 號である。此の念佛一つの上に全佛教も皆籠つて仕舞のであ 以て物を属す」と仰せられて、大悲の親の御惠の根本の此名 島梁川氏は死なれる前年に於て非常に此念佛を喜ばれて「何 るのも質に念佛の御力であります。これが法然上人の御喜び 陀佛の惠は十方世界に行き渡つて下され、我々も今現に日に可稱不可說不可思議の念佛と申された。此の廣大の南無阿彌 ボルであれば質に簡單であるが『行卷』には『音が彌陀は名を ボルのやうに思はれるかも知れな。併しながら若し單にシャ ります。もう此以上は口で言ふ事が出來ね。其處で聖人も不 私は色々の事柄から此念佛を喜ばせて頂きました。彼の綱

結果は唯此一佛名である事を知らせ下されたのである。

從來

と仰せられた。之は何かといふに、五刧兆載永刧の御修行の

言葉に、の恵みを喜ぶ事であります。『行卷』の初めに仰せられたる御の恵みを喜ぶ事である。南無阿彌陀佛々々々と口に稱へつゝ廣大に稱する事である。南無阿彌陀佛々々々と口に稱へつゝ廣大は、此南無阿彌陀佛の御名前を口其處で大行の念佛といふは、此南無阿彌陀佛の御名前を口

である。此の吾が名前の南無阿彌陀佛を十方無量の諸佛世界行といふはすなはち無礙光如米の御名を稱するなり。この行はすなはちこれ、もろくへの善法を描し、もろくへの徳本を具せり、極速閩滿す、眞如一實の功德資海なり。かるかゆへに大行と名く。しかるにこの行は大悲の願より出てたり、すなはちこれ諸佛稱揚の願となづけ、また往相廻向の願展となづくべし。また撰擇稱名の願となづけ、また往相廻向の願願となづくべし。また撰擇稱名の願となづけ、また往相廻向の願となづくべし。また撰擇稱名の願となづけ、また往相廻向の願となづくべきなり。たある。諸佛稱名の願といふは即ち先きに申した第十七の願とある。此の吾が名前の南無阿彌陀佛を十方無量の諸佛世界である。此の吾が名前の南無阿彌陀佛を十方無量の諸佛世界である。此の吾が名前の南無阿彌陀佛を十方無量の諸佛世界である。諸佛稱名の願といふは即ち先きに申した第十七の願となる。

惠みてある、弦になるともう何とも申す事が出来ませね。 佛は實に佛の御慈悲である、御呼聲である、本願である、 されてあるのです。法然上人は御一代南無阿彌陀佛往生之業 **槃經の御説法も皆此の一念佛に籠もつて仕舞ふ。『行卷』を拜阿彌陀佛を説かれた御經なれば言ふにも及ばぬ事。華嚴經涅** れたのである。夫故他力の大行といふは、無碍光如來の御名 念佛爲本と御歌びなされた。 文法師、 讀すれば三朝浄土の七高僧は無論の事、臺敎の祖師山陰の慶 の外に無いのてある。三部經は言ふに及ばす三部經は固より ら阿彌陀佛全體が此の南無阿彌陀佛に籠つてし下さるのであ は口に珠玉を吐くが如し」といふ御文もあります。夫であるか を稱するより外は無い。又「夫れ南無阿彌陀佛を稱すること 更に言を切にして言へは、一代佛教も此の南無阿彌陀佛 律宗の祖師元照法師迄皆此の念佛に込めて御書き下 私の毎に申す言葉であるが、 御 念

つてく下さるのであります。 載の修行である。佛は五刧兆載以來此の念佛を以て衆生に向職の修行である。佛は五刧兆載以來此の念佛を以て衆生に向此願行具足の南無阿彌陀佛といふは其佛の行である。而してて下さる願であるといはれた。南無といふは佛が我々を助け具足せられてあるといはれた。南無といふは佛が我々を助け及善導大師は、南無阿彌陀佛の一名號の中に願行二つ共に

來の念佛である。又之を地理的に言へば吾が東洋で殆んど念前では釋奪以來の念佛である。又我が國で言へば聖德太子已ある。之を歷史的に言へば支那印度では七高僧以來、も一つ生れて落つるより先づ此の念佛を稱へる事を教えられたので其處で我々衆生は昔より此念佛を稱へさせて頂いて居る、

に知らしめ届けしめんとの願である。即ち佛は此願を以て我

々に南無阿彌陀佛々々々と稱へて喜ぶ他力大行を御與へ下さ

唯口に稱へて居る丈けでなく、其の念佛を與へて助けて下さ 文けても念佛の偉大なる御力は頂かれるのであるが、 しかし 知らの者は無い、 0 る根本々願の親心を頂かねばならぬのであります。此の本願 の大悲の親の御名前を知らね人は一人も有るまいと思ふ。是 其程弘く行き渡り、又此程久しく稱え慣れた念佛であるが、 も何でも無いのです。 渡つた南無阿爾陀佛の六字であるが、弦が甚だ大事である。 佛の到らぬ國は無いと言っても善い位である。此程弘く行き 質に他力信仰の限目である。 御恵みを頂かずして唯口に念佛を稱へ居る丈けでは信仰で 既に十方衆生一人も洩らさの本願の御願はれてあれば、 の念佛を以て助けて下さる根本の御惠みを一つ頂かぬ事に 此の念佛の味は解からぬのであります。凡そ生れて親を 其の如く荷くも日本に生れた人ならば、此 故に阿彌陀佛の本願の御親心を頂く事 是

光明名號を以て十方を攝化したまふ、唯信心を求念せし

の一念であります。と、佛は南無阿彌陀佛の名號を十方に響かせ、光明を以て十古を照らして。我々を遂に此の大悲本願中に引き入れて下さるのであります。そうして此光明名號の卸催うしによりて、おい時が、即ち此の親心を頂いた時である、やがて是信樂開發た時が、即ち此の親心を頂いた時である、やがて是信樂開發を開始して、我々を遂に此の大悲本願中に引き入れて下さ

のである。和讃にる。第十七願がなかつたらば、此行を得る事は出來なかつたる。此第十七願がなかつたらば、此行を得る事は出來なかつたる。此第十七願から敎、行、信、證のちちの行が來た譯である。此第十七願から敎、行、信、證のちちの行が來た譯である。和讃に

法然上人は此處の味に氣附かれて唯此南無阿彌陀佛の一つ

であると始めて云ふて下され、聖人は此法然上人の仰せ通りたのが親鸞聖人の信仰である。第二章のよさひとの仰せを蒙りて信ずるほかに別の仔ある。第二章のよさひとの仰せを蒙りて信ずるほかに別の仔ある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がやはしませばある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がやはしませばある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がやはしませばある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がやはしませばある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がやはしませばある、無戒名字の比丘である。然るに此念佛がかは肌の行ある。

い様である。本願の文に曰く、 日が出て夜があけたといふか、何ともいひ方のないありがた 好の念佛が心に至つて下された様をいふたのである。此様は 勢の念佛が心に至つて下された様をいふたのである。此様は 勢の念佛が心に至つて下された様をいふたのである。此様は が聖人の信といはれたのは此念佛の行を心に信受され 、親鸞聖人の信といはれたのは此念佛の行を心に信受され は、親鸞聖人の念佛の行と親鸞聖人の信とは別のものではな

つたのである。教行信證の序文にも
の至心信樂が我々にといいて、遂に念佛が口に出る様になとある。此至心信樂してといふことは我々のものでなくしてとある。此至心信樂してといふことは我々のものでなくしてとある。

とある。
起す、真心を開闢することは大聖矜哀の善巧より顯彰せり。
をれ惟みれば信樂を獲得することは如來選擇の願心より發

昨日も監獄にで囚人が先生の言を正直に聞く事が出來の故

なくなるのである。信の卷にも如來の至心のまことがあつて始めて我々も信せずには居られない、こちらはいつも間違つた、さく事の出來の人間なれども信が出來ぬと申しました。正直に聞く事が出來て得る信では

題の薬はよく智愚の毒を滅するなり、たとへば阿伽陀薬のよく一切の毒を滅するが如し、如來誓

御歌にである。と思ふて居るのも賢の毒である。法然上人の皆恐に係はらず信を得させて下さる、我々が惡をして居るの賢恐に係はらず信を得させて下さる、我々が惡をして居るの如來の誓願は能く衆生の智愚の毒を滅して、男女貴賤、老若

月影のいたらね里はなけれども

ながむる人のこくろにだすむ

といはれた。

佛は申さねといはれたのもことである。かうなれば子として 地球で大層悩んで居られます。其方の御子が大層孝行で親の 心身の苦悩に惱んで居られます。其方の御子が大層孝行で親の れた。然しだん/~と病苦がつのるにつけ、もはや我慢しされた。然しだん/~と病苦がつのるにつけ、もはや我慢しされて をなつて、今迄賴つて居た妻子も遂に同情が届かなくなつ て絕對絕命となつた。で、さすが親孝行の御子も遂に親孝行は もはや止めである、信心も出來ねと遂に珠敷迄、親の面前で切 のてしまはれたのである。こくである。歌人が父母孝養の為に急 最後には切らねばならねのである。聖人が父母孝養の為に急 最後には切らねばならねのである。聖人が父母孝養の為に をはや止めである、信心も出來ねと遂に珠敷迄、親の面前で切 のてしまはれたのである。とくである。からなれば子として のでしまはれたのである。とくである。からなれば子として

で居られました。和讃に と言れる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にした。 を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま を出來ぬと至心に歌はれたのである、私は先日其方の處へま なして居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし れて居られる岩崎氏にも此歌びを分ち度いと非常に元氣にし

は今迄此文の事は少しも知りませんでしたが、今の私の心持なので、今の上のである。福間氏のいはれる様は、人が念佛せられるのを如何も前にはおかしくおもふたが、一體念佛といふことのを如何も前にはおかしくおもふたが、一體念佛といふことのを如何も前にはおかしくおもふたが、一體念佛といふことの文を拜讀して「至心信樂して我國に生れんと欲ふ」と申し、の文を拜讀して「至心信樂して我國に生れんと欲ふ」と申し、の文を拜讀して「至心信樂して我國に生れんと欲ふ」と申し、他の文を出して、信心歡喜乃至一念せん、至心に廻向の文を出して、信心歡喜乃至一念せん、全の私の心持は今迄此文の事は少しも知りませんでしたが、今の私の心持は今迄此文の事は少しも知りませんでしたが、今の私の心持は今迄此文の事は少しも知りませんでしたが、今の私の心持いない。

るのである。行の窓には即得往生の即の字を解してあれども南無阿彌陀佛と喜ぶ時に淨土へ行く者と定めて下さあれども南無阿彌陀佛と喜ぶ時に淨土へ行く者と定めて下さ知らぬ人にも如來の至心が違いて下さるのが信心である。

は丁度全く此通りである」と歌ばれました。此何にも佛法を

樂の正定県の一人として下さるのである。和讃にといふてある。其一念の定まる時に現生で煩悩のましても極

いふことの出來ぬ境界になるのである。 放異鈔に で居る間は煩惱具足の身なれど淨土にかへる時は質に何とも である。現生に於ては十種の益を得るのである。勿論此世 信の一念に於て必らず未來は佛のそばに行けるものと定まる に居る間は煩惱具足の身なれど淨土にかへる時は質に何とも である。現生に於ては十種の益を得るのである。勿論此世 をはないはらねど、 心は淨土にすみあそぶ、

造ったこそさとりにては候へ
造ったの無碍の光明に一味にして一切の衆生を利益せん

とあります。是が真實證である。以上は教行信證の教より行とあります。是が真實證である。以上は教行信證の教より行者し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で「若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處で「若し生れずは正覺をとらず、と御誓ひ下されたのが、此處である。そこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、ある。そこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、ある。そこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、ある。そこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、ある。そこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、ある。とこでまた、第十一の願に「淨土に生れたものは必らず、必要に至らしめん」と響ひたまのである。以上は教行信證の教より行とあります。是が真實證である。以上は教行信證の教より行とあります。

ちに賜はる處である。此處を「眞宗教證を片州に與し、 心の廻向成就したまふ處より、我等罪深き煩惱成就の胸のう 還相廻向の利益である。是亦二十二の願の御誓によりて廻向 ち十方三世の諸佛の如く、又釋迦牟尼佛の如くである。是れが 再び人生に歸り來りて、衆生濟度をする事自由自在にして即 爾陀の願力によりて大般涅槃を超證して此都に入りぬれば、 したまふ處である。以上教行信證往還廻向皆是れ如來清淨願 撰樸

たり。名號にもろし、の徳本か具せり。 に対なほち南無阿淵陀佛なり。第十七の路佛容嗟る願にあらばれれずなほち南無阿淵陀佛なり。第十七の路佛容嗟る願にあらばれれずない。こ

本願を悪世に弘む」と仰せられたのであります。

か信すれば死上の極證かうるものなり。 窓行の根本萬善の總體なり。これを行すれば四方の往生を得、これ

も別せられたり。これすはちまめやかに異質の報土にいたるこも別せられたり。これすばしまめやかに異質の報土にいけ、光明振襲の一心とも隠し、鑑大退線の眞因と樂の願のこいろなり。これな選抑廻向の直心ともいひ、利他深廣樂の願めこいるはりと信する眞質の心なり。第十八の至心信與着の信といふはかみにあぐるところの 南無 阿鶸 陀他の妙行 とはいの 一心によるとしるべしの

法身ともいひ、智相ともいひへてうるところの妙悟なり。 ところのさどりなり。これすなはち第十一の必至滅度の願にこた。真實の職といふは、さきの行信によりてうるところの果ひらく へるみなこのさとりかうる名なり。 宮相ともいひ、法性ともいひ、鼠如ともいひの妙悟なり。これを崇樂ともいひ、涅槃とも 、鼠如ともいひ、一

《蓮如上人「教行信證」大意》

傳

### ヤ 力釋寫傳

第四、富者チュルカラの話

話あり。 し時、若者ロードリングとよべる長老に關して説きたまひし 大聖ラー ジャ ガハに近きジャイヴハカのマンコー園にあり

其頭末を語らんとす。 傳へいはく、ラー 今此話を始むる前に如何にしてロードリングが生れしか ジャガハの富家の娘、 其家の奴隷と通し

て途に逃れ出でね。

にかたらひて再び生家に歸らんてとを乞ひね。 姙娠して月滿ちぬ。婦はさすがに心細くや思ひけん、 彼等は或處に居を据へ、共に睦まじく暮し、が、妻は遂に 一日夫

日を延ばしぬっ されど夫は「今日行かん」「明日行かん」といひつく。徒らに

ばにや、 の友たれ、夫の行く行かねに係はらず、妾が爲に行く方優る しに妻の在らねを怪しみしが、隣家より彼女の生家に歸りし 々にのみ事の由を告け、生家へと出て立ちぬ。夫は歸り來り べし、とて彼の留守に彼女は家をよさに整へて、唯一近さ人 彼女ちゃへらく「この愚なる者は、彼の罪の除りに重けれ 敢て家に行かんとせず、結局我が雨親こそ我が真實

を知りて急ぎ彼女を追い行きね。

に男子出生したりしかは妻は彼に向ひて、 彼は道の中程にて妻をみとめしが折しも産の惱み起り、途

もはや其要なし、我等をして止まらしめよ」と、 「我等の生家に趣むかんとする目的は早や路傍にて起り 12

しを以てロー かくして彼等はもとの家に歸りぬ。而して見の路傍に生れ ドリングと名づけたり。

を路傍に生みね。是をもロードリングと名づけしが、先をは ドリング(小路)と名づけね。 彼等は又年を經ずして、先の如く生家に行かんとして男兒 トロードリング(大路)と呼び、 次をはリットルロ

祖母等につきて談るを聞き、怪しみて母に問ふ様 彼等父母の膝下に事なく育ちしが近隣の小兒等が、 他の子等は彼等の叔父や祖母等につきて語れど我 叔父、

けれど、 等は親戚なさにや」とこ 「まことや、変する者よ、 彼處には其他數多き親屬住めり」と。 ラージャガハといへる都に富める紳商の祖父あるぞ 汝等は此 處には何の身 寄りもな

我等を殺さんとも、來れ、祖父に我子をまみえしめてやは」 の兄等は絶えず、 ど兒等は切に繰り返し乞ひければ、途に夫に向ひて、これら 「さらば、我等をして彼處に行かしめ給へ、母よ」と。 其時彼女は何故に彼處に趣むく能はどるかを告げね。 妾を惱ませり、例へ我等生家に行き、我親は され

さなり我は彼等に面を合す能はされども、 唯見等を連れ行

> しをきして 女の來りし事を告げしめぬ。親は彼の娘のはるく、尋ね來り る休息所に休みて後母は見を伴なひ、生家に行きて雨親に彼 かん」と、彼等は兩兒を携へてラージャガハに着しぬ。とあ

等を送り、己等は幾何かの金を得て歸りね。 れど兒等は此處に連れ來れ」。と答へね。かくして祖父に小兒 幾何かの價を取らすべければ、何處にても生を送るべし、 等は質に深き罪を犯したれば、我等の目前に立つこと能はじ、 一息子も娘ももたぬ人は普通人にはなき事ぞかし、されど汝

事を欲す、努力して僧たれ」とて彼を師に連れ行きけり。 に我も汝を世のあらゆる人々のうちに於て法の人たらしめん うちに大路いつしか出家の志を抱きね。一日祖父に向ひて「も 隨ひて、佛陀の説教を聞きたり。かく絶えず、真の道を聴く し君ゆるしたまは、我法に入らんと欲す」と、祖父曰く、誠 兒等は祖父の傍にて健かに成長し、折々は大路のみ祖父に

衆の一人として受け入れられ、 此若者は我の孫なり、彼は佛陀の下に誓を取らんと欲す、」と。 みしが、ふと小路をも同じ冥福を受けしめばやとおもひた 阿羅漢果を得たり。かくして賢こく聖き思より起る歡を樂し 體の變り易き事に就きて靜觀の句を稱へしめ得度し終んね。 大路はやがて、 師僧を呼びて若者を得度せしめ給へり、乃ち僧は大路に身 師曰はく、汝は息子を有するか」と。彼曰ばく「然り大聖よ、 經文を多く誦して、年滿ちければ、遂に大 ついて熱心なる修行により、

されば彼は祖父に行き願はくは我に承諾を與へて上小路を

も法に入らしめたまへ」とをひね。

老は小路を法に引入して彼に一戒を授けて是に陥ひ住せんこ 次の偈をだに暗んずる能はざりきつ とを教へね。されど小路は性來、愚痴にして四ヶ月を經るも 祖父は、「彼を得度せよ、貴き人よ」と答へたり。かくて長

聴はやく、にほやかに

さける「コカナダ」百合のごと、

また大空にもゆる日の、 たとへがたなき祭もて、

皆カッサバ佛の時、小路は自ら大に學びしとは雖も、 かべやき渡る君をみる。

僧の經典を暗誦するに疎らを嘲りね。僧彼の己れを輕慢する は法に入りしも愚鈍なりき。彼は一行を暗んじて次に移る間 に過き去りたり。 に先のをは悉く忘れ、遂に一偈を學ばんとして四ヶ月は徒ら を思ひ悩みて、益々學ぶに由なかりき。此の因緣を以て小路 他の

院の外に」と彼を追ひ退けたり。 汝は如何にして最高の目的に達せんと望み能ふや。去れ、僧 わしからず、たど一偈を四ヶ月間經といへども學ぶあたはず、 されば兄なる長老は彼に日はく、「小路よ、汝は沙門にふさ

小路は佛陀の教を愛せずして俗人の生活にかへる能はざり

園に行き師に花を捧げて、説教を聴きぬ。 而して後座より立 一日貴人ジャーヴ、カ多くのよき香の花を持ち來り、マンゴー 此時僧院に於て大路は衆僧に飲食等を配當する役なりき。

> ち、佛陀を禮して大路の傍に行き問ふて曰はく の僧ありや」とい 「此園に幾人

「凡五百人」と答へぬっ

「佛陀と五百の大衆は我、家に來りて、 朝の食事を取りたま

故に我は彼を除く他悉く招きに預るべし。 「君よ、小路とよぶ僧は愚かなり、信に於て些かも進まず、

我は俗人となり、俗人として出來うる限りの善行をなさん」。 る要は破れしならん、弟子たる利益は何かあらん、いてや、 我一人のみを除かんとするは何ぞや、必らず我兄の我に對す と次日早く世に歸らんとて出て行きぬ。 小路こをさくてあるへらく、かく多くの僧に招待を受けて

づきて佛を醴し奉りぬっ 小路は家を出づるや忽ち師を見奉りしかは、急ぎ佛の前に晩 小路の出づべき門にそへる路をゆきつ戻りつ待ちたまへり。 師は朝まだき疾く彼の思を知りたまひぬ。されは彼の先に

其時佛のたまはく、いかに小路よ、何方へ汝は行かんとす

彷徨せんとす、」 「君よ我が兄弟我を追ひしりぞけくれば 再び世にかへりて

き布片を與へてのたまはく、一小路よ、此處に止まり面を東方 し。」とて小路を伴ひ給ひ、佛陀の御寮の前に座せしめ、真白 人の生活は何を以て汝を益するや、汝は我と共に止まるべ らざるか、汝の兄汝を排するとも何の故に我に來らざる、 「小路よ、汝の教に歸命し奉りし告白は我下に於てせしにあ

と繰り返し稱ふべしこと命じたまへり に向けて座し、此布片を雕しつい、不淨を除く「不淨を除く」

きたり。おもへらく「此布片は我の無でし故を以て途に先の れし座につき、敵へられし如く稱へつ、布片を撫でたりしが 忽ち腐敗と死の實在を悟り彼の心眼は遂に開きぬ。 狀態をうしなひ汚れぬ。あくすべて事物は變じ易さかな」と、 稍ありて先にすぐれて純白なりし布のいたく汚れし事に気づ 小路はジャイヴハカの家に招かる、時迄彼の為にしつらは

等こそ汝は除かざるべからず、とて化佛は次の句を稱したま 如き佛の幻像を送りて日はく、「小路よ、布片の汚れたるを煩 師は今や彼の心眼の開けしをしり、現に佛陀のましますが 汝の中にも亦愛欲、煩惱、罪障等の汚れあり、此

質の塵は愛欲なり、 汚れは欲の正しき名

此汚れ をば取りすてし

まことの壁は怒なり、 世界にてそは住むべけれる

世界にこそは住むべけれる 此汚れをはとりすてし まことの庭は惑なり

世界にてそは住むべけれる この汚れをばとりすてし

沙門を遂に汚れなさ 汚れは怒の正しき名、 沙門を遂に汚れなさ

汚れは惑の正しき名、

沙門を途にけがれなき

此の總でを解するを得たり。 此偈の終りし時小路は遂に阿羅漢果を得、其功徳によりて經

却説、貴人ジャイヴハカ招待の當日佛陀に捧物の水と呼べ

るを持ち來り段。師は御手もて鉢を掩ひて日はく、

「否我主よ彼處に一人も在らず」 「ジャイヴアカよ、僧院にもはや僧はあらざるか」、と。

「ジャイヴァカよ、一人の僧あり」と主は日ひね。

せしめぬ。 さればジャイグアカ人を送りて僧院に残れる僧なさやを見 •

もて滿たしぬ、千人の僧各異なりし狀或は經を讀み、或は衣服 われらは人あるを示さんと、奇蹟によりて、マンゴー園を僧 此時小路ちもへらく、我兄は僧院に人なしといひね。いか、 或は破れしを綴くりつくありき。

使者僧院に於ける此等の僧を見てかへりて告げけるは「君 マンゴー園は僧をもて満ちね」と。

ふといふべし」とっ 主は使をして再び往かしめて日はく「師は小路を迎へたま

我は小路なり」と答へねっ 彼は行きて然いひね、然かれども千の僧各「我は小路なり

使者惑ひて歸り其由を告けね。

を捕へて連れ來れ、然らは殘りの者は悉く消え去らん」との男 は命ぜられし如くなしね、かくして途に長老は使と共に來れ 「さらば再び行き最初に「我は小路なり」といいしものの手

の鉢を取れ、然らば彼は謝鮮を述ぶべし」と。 師は食事の終りし時、ジャイヴァカに告けて宣はく、小路

く、恐るへ處なく、あらゆる經典の精神を短かき感謝の説教 彼しかなせしに、小路は恰かも若き獅子の挑戰を呼ぶが如

に含めたり。

歸りたまへり。 然る時、師は彼の座より立ち、大衆に圍繞されつし僧院に 今へも名類の常日原門

室の前に於て彼等に説致したまへりいること かくて僧等、彼等の日毎の務を終へし時、大聖立ちて彼の

達せしめ、遂に總ての經典をも了解するを得しめたまへり、 を排斥したり、されど大聖の全能の力は彼を遂に阿羅漢果に して、たい四ヶ月も一偈を暗んずる能はざる所以をもつて彼 始めたり。 くなりき。彼等日はく、兄弟よい小路の兄は彼の力を知らず 夜に入りて、僧等は教堂に諸所より集まり來り師の讃美を 如何に大聖の力は大なる哉」と。 其集へる様は恰かも美しき「カマラ」華の戸張の如

もて大衆の室に入り給へり。 る歩を為す如く、佛陀にのみ限られたる此上なぐ氣高さ擧動 衣を締め給ひね。除ろに立ちて佛陀は大象のほこりがに成あ みゆる如き帶をもて、「カマラ」華の紅きにも似たる異紅の寛 して、寢臺より立ち、オレンデ」色の下衣を網ひ、恰も電光と 大聖は堂に於て話の起れるを知り給ひ、彼處に行かんと欲

に、かつ慈愛をもて眺めたまひしに、一手、一足と雖も動かす き。僧等は彼等の話を止めて静然たりき、師は彼の周圍を穏か 光を放ちたまへり。其様は恰かも若き朝日の地平線より山を 者なく咳聲を發する者だになし。若し佛陀語り給はずんは唯 こえておしいて、大洋の深さに輝きひらめき渡るが如くなり 佛陀の榮光と威に歴せられて敢へて言を出す者なかるべし。 室の中央にしつらはれし玉座に佛陀の着き給ふや、六色の

> されば佛陀は天使の如き聲を以て兄弟等に告げたははく につきてなりしか」と。 「汝等は何を以ての故に此室に集り、又我の妨げし話は何

のみ語りあへり」とて小路の話を告げ奉れり。 三主よ我等は此處に於て世俗の事は語らず、 唯、君の讃嘆を

者となりたりと雖、當て前世に富に於ても我が為に大になり 師乃ち曰はら、「僧等よ、小路は我にようて今法に偉大なる

譚を語りたまへりこ 僧等切に乞ひけれは大聖生死流轉の中にかくされたる次の

\*

に堪能なりき、且つ種々の出來事に關して先見の明を有した 受け、其名をキューラカと呼ばれたり。彼は性怜悧にして事 菩薩は富豪に生れたまへり。成人してあらゆる資物をを譲り 今は昔ブラマダッタ、ベナレスを統べし時、カーシの地に、

じて、明ある若者は是を以て商を始め妻を支へ得べし。と獨 語せり。 一日彼は斃鼠の路に落ちたるを見たりしが其時の星影を觀

き、折から歸り來る花環作り等に小量の蜜と一杯の水とを與 附を得たり。是を以て彼は蜜を求め水壺に水を入れて森に行 ず」と。直ちに鼠を取りて或店に行き猫に與へて幾分かの心 へね。花作り等は其禮として各自花束を彼に送りたり。次日 おもへらく「彼は理由なさにかくの如き事を云ふものにあら よき生れの若者貧に苦しみつくありしが、彼の言を聞き、

枯葉は我に與へ給ふべし」と、園丁諾なひて彼に與へんと 約しね。 知りて闌丁に行き、日はくい我此等を掃除すべければ木切や は之を取り除く術なくして難避せりしかば、若者は敏く之を る獣木を與へぬ。 水を荷ないて花園に行きしが、花作りは花を半ば摘み取りた 彼は其花束を買りて、なほ多での窓を買い求め其窓と一壺の 一日嵐ありて、枯葉、枯枝、王の園に吹きしかれぬ。園丁 かくて彼は、暫時にして八ペニーを得たり。

は又「よき事こそあれ」と勇みて市の門より程遠から以處に行 ね。かくして遂に彼は二十四ペニーの金持ちとなりたり。彼 ありしが、門によき紫数多あるをみて十六ペニーに買い求め 集めて園の門に積みなきたり。王家の料理人燃料を求めつい されば、彼は大に喜こびて園に入り、枯枝枯葉等瞬くひまに 一桶の水を運びて、五百の草刈りに飲料を供したり。

爲に何をかなすべき」といひけれど、君等は必要の時よき報 酬をして給へと答べぬ。若者は心ゆるまず、彼方此方に行き 彼等「友よ、汝は我々に大なる務をなしね。われらは汝の 陸の商人等に交を結びね。

さばくまで、君等は決して賣り給は肉様、切に頼みまゐらす」 各より一把の枯草を與へたまふべし、而して我れ其草を賣り し」と語りしかば、彼は速かに草質りを尋ねて、「今日願はくは と乞ひけり。 一日陸の商人は彼に「今日馬賣りは五百の馬を以て來るべ

て馬賣りは市に入りしが草を得がたくして大に困難したり、 彼等は一聲に諾して五百把の枯草を彼の家に置きぬ。やが

> SES されば、彼の若者の草を有するを見て遂に一千ペニーにて買

人つける車を借り、重々しけに侍者を供なひて港に行き船荷 は、かくて程遠からぬ處に天幕を張り侍者等に曰ひける様「者 を一人して買はんと約し、其しるしとして指環を與べぬの彼 けたり。彼は「此はよき企なるべし」とて八ペニーにて侍者數 し他の商人來り訪は、三重の禮を以て我に告げよっと。 數日へて彼の友は彼に海路の商人港に大船の來らん事を告

過ぎぬ。 「此の如き者は他に属せしむる事情しき次第なり」とて己か て漏し、預言より途に富を得し事の顕末をさくて大に威じい て己等に貨物を分たんてとを乞ひ、數多の金を出しね。若者 娘に見合せ、巨萬の富を彼に譲りね。菩薩は彼の行によりて て、富者チュルラカに行きぬ、チュルラカ彼の己が鼠につき の商人我先にと集以來ね。然るに彼等は、早や其貨物は或地 かくして数千金を攫取したりしかば威謝の為に、千金を取り の商人先約して悉く買い取りしを聞き大に驚き、若者に行き 船の着せしをさしベナレスより貨物を買はんとして、数多

佛此説教を終へし時、次の偈をのたまへり、 かすけき炎を養なはん ながからなったではた

明ある人はいと小ささ

都なりとも大なる

富もつ人となりねべし。

僧等よ彼の若者とは小路にしてチュルラカとは、我身是なり

É

# 美

實歷談である。氏は廣島縣の出身者で相當の教育を受け、特 に右の類は半分程も欠損してしまつて、食物は僅かに管で咽 爾來今日に至るまで根岸病院岡田博士の診療を受けて居られ 然口腔の中に腫物が出來て、之を治療せん爲め東都に出て、 に英語を能くせし所より、外しくサミュル商會の支配人とし る? 此腫物は至て難症で今日迄前後六回切開して、之が為め 一家悉く美はしき信仰に入られた神戸の紳商福間人来吉氏の 今爰に信み美談と題して世に紹介したいと思ふのは、 神戸の商業界に敏腕を振はれた人であるが、舊冬以來俄 へ注込んで居るといる狀態である。 近頃

氏は性來性急て、特に日夜病苦に責められて居るのである

父の病氣を看談して居らる」。此甲松君は至つて温厚篤實な る。三男正吉君は甲松君と共に根岸の寓居に居て、熱心に 次男達吉君は神戸の自邸に在て、専ら園藝に從事して居られ 大學に在學しつく、根岸の寓居に母と共に父の看護をなし、 氏には三人の令息があつて、長男の甲松君は、今現に法科 は醫師に一任するも、 て一文の病氣に苦む狀を見て非常に心配し一肉體上の治療 精神上の慰安は宗教に待つより外に道

> 道の發端ともいふべきもので、其後予は大低一週に一回位氏 きたいから、御苦勞を願ひたいと云はれた。之れが抑氏が求 説明を致したが、 どうなるかなど、予に向つて種々の質問を試み は何事だ、佛教には宿世の業といふ事があるそうであるが、 素可なり衛生に注意し居れるに、今期る難治の病氣に苦しむ 分程筆談せられたが、氏は見舞の醴を述べて後ち、 本年の一月根岸の寓居に福間氏の病氣を見舞ふた。 がないといふ考から、同君が以前我同和學園に居られ 近角の諸師も一二回訪問して信仰を勸められた事がある。 一體加何なる譯でありますか、又佛療とは如何、 の病床に就て法話を試み、今に絶えず行つて居る。前田村上 予に一度見舞ふて貰いたいといふ事を話され、子は 尚ほ別れに臨みて自今時を宗教上の話が聞 予は一應の 死んだ後は 自分は平 其時三十 た総故

どうやら心も穏になり、信仰といふ點にも大分心が傾いてい 益募りて來たが、唯余等が訪問して佛教の話をする時だけは れたこともあつたそうである。それに口腔の癌は何度切開し ともあり、さすがに孝心深ら甲松君、殆んど持て除して居ら 息に對しても時々無理なことを云ひ出して、隨分困らせたこ から一層短氣になり、一生懸命に介抱して居られる分園や合 ても其あとへり て、矢張り主人の看護に來て居る。生れは廣島縣で、母親は 家内の人達も喜んで居られた。 處が同家に米吉といふ十年以上も棚めて居る下男があり ~と腫物が出來て 容易に平癒せず 、短氣は

真宗の信徒であるそうであるが、恰度其頃國元の母が大病で

切に看護するやうになった。 問は全くなくなり、偏へに佛の御慈悲を喜びつへ益主人を大 為さしめ玉ふ所に從ふといる量見になりて、今迄の心中の苦 合であつて、 あつたので、主人も大病、母も大病、何れも棄てく置けぬ場 た法話で、一朝他力絕待の信仰に入り、 心中非常に苦悶して居のたが、襖越しに時々聽 其後は何事も佛の

和に振舞ふて、何れも信仰の上より喜びノ 求めて、朝夕の御禮は勿論、手に珠數を離さぬといよ熟誠な 樣になった。そこで本年の秋頃、御名號の幅や三具足などを は如何に病人から無理を言はれても、少しも苦にせず、益柔 る信者となられた。 つたからと法縁を重ねるに從つて遂に信仰の門に入り 合室も豫で母親の威化を受けて、多少佛線のあつた方であ ~ 看護するといふ 其後

0 し、余も常に訪問して他力異宗の信仰を勸めて居たが、 事浄土文類聚動の ※余も常に訪問して他力真宗の信仰を勸めて居たが、或日之まり先き福間氏は真宗聖典や 假 名聖 教などを時々閱 讀

れた。斯くて今秋十月二十四日第六回の切開をなした時、局 點を附しで喜んで居られた 聞思真遲慮といふ語に餘程感ぜしものと見え、氏は此句に圏 の文に就で談話したことがあつた。此攝収不捨といふ事と、 不捨の眞理、超捷易往の影動、聞思して遲慮する莫れ云云、 網に復蔽せられなば、更りて又曠切多生を遍歴せん、 獲難しる個々信心を獲ば遠く宿縁を慶べ、若しまた此廻疑 の疼痛は絶頂に達して、 噫弘譽の强縁は多生にも値ひ難く、真實の淨信は億期にも 心身の苦悶遺る方なく、殆んど絶 断様に段々信仰の門戸に近づか

> る。それから後は佛陀の救濟を確信して、心中一點の苦悶 ても大病人のある家とは思はれぬやらな感がある。 数喜の狀が自ら家内の中に滿ち溢れて、昨今の福間邸は、と 病狀に差したる變化はないが、今までとは打つて變つて法悅 全く起らぬ様になり、丸で生れかはつた様な人となられたの りとの感想が湧き出てく、思はず佛名を唱へられたそうであ 倒せんとした刹那、フト我は既に如來に攝取せられ居る身な て、家内中の喜びは一方ならね、今は一家悉く法義を喜び、 病氣も之が爲めに輕減し、慚愧の念より平素の短氣も

讀者に紹介しましせう。 ども、言外に真情が現はれて が、邦文は除り得意でないので、言辭は多少難識であるけれ 端を書かれたものである 氏は外國語には非常に堪能である 左に記載する獲信の記は、福間下が自分で常時の感想の一 却て力がある。今之を掲げて

## 信

に同悪の慈光に悦浴せらる、人々の一人にても多か る至鴻の紀念日にして、 此日は余が佛即ち自然、 明治四拾年十月廿四日は余に取りて無二の恩謝日也、 らんことを期すれば也。 今左に當時を叙するは、 自然即佛の恩寵を威得した

臥病十関月、懊惱苦悶、心意の休慰何れに依るも要め得る のなし、身體進止の不自由は云ふ迄もなく、 食。の如き

質の腫物にして、之が治術の初に當り、 も断く飲送して、 の一を切取し以て全癒を期したりしが、不幸其效を奏せず、 時にあるを思はしむ。 ての五尺の體軀を如何に處して可なるべきやを知らず、夢 味何によりてか之を解せん、狂するが如く飢するが如く、 も時々刻々余の身體を誅殺せんとする者の如し、 るの苦痛を甞む、異に無告可憐の窮狀にあらずや、 切開又切開、遂に六回に及び、右頰下半部を全く切除し去 て其用をなさず、 煩悶苦鬪の極項に達し、人類の失心する正に此苦痛の一瞬 に由なし、退かんか退くに處なし、斯の如くにして余は實に の如くにして夢に非ず、我にして我に非ず、進まんか進む 現時の實狀にして、之を思ひ彼を考ふれば、現世生存の趣 漸く減ぜんとすれば、又舌根の苦痛之に次で起り、其狀恰 し、其苦痛の狀到底筆紙の盡くすべきに非ず、此等の苦痛 るに片眼まさに明を失せんとし、且つ耳の下邊は炊衝を起 僅に餓渇を充たすに過きず、口舌は啞し 抑も余の病性たる、口腔内に發生せる難 下顎骨の右方三分 これ余が 之に加

想したる次第なり、而して此一瞬時の回想により今の今迄 東は他なし、今春病臥以來長子甲松が余の病苦の狀と精神 の煩悶を見るに忍ひず、一日寸時たりとも心意の慰安を得 の煩悶を見るに忍ひず、一日寸時たりとも心意の慰安を得 の煩悶を見るに忍ひず、一日寸時たりとも心意の慰安を得 しめんと思推せし為めか、佛界の長老、村上、前田、菅 なりき。これ余がこの苦悶の瞬時計らず佛陀の救濟を感 したり、

は只其概容を叙するのみ、に非る此感想を揣寫せんは不可能のことなる可し、故に余文字なし、たとひ余に文章の才有りとするも、尋常の人事至大無上のこの光景を描寫する如きは、潰憾ながら余に其

本願に副ひ奉り居りしてとを、本願に副ひ奉り居りしてとを、神陀の本風と變じ、觸目耳聞一として平安ならざるはなし、身は久しく重患の包圍する處となり、今現に其苦痛に惱殺せられつくあるも、佛陀の慈光に照耀せられたると同時に、恰られつくあるも、佛陀の慈光に照耀せられたると同時に、恰られつくあるも、佛陀の慈光に照耀せられたると同時に、恰られつくあるも、佛陀の慈光に照耀せられたると同時に、恰られつくあるも、佛陀の慈光に照耀せられたると同時に、恰られつくある。 (神陀の慈光に照耀せられてると思念し、誠古を記れ、現在確實に前途の光明の赫々たると思念しては、清か夢か、有か無か、將た余は今本心を顔失せしには非ざるかと怪疑すること一再に止まらず、熟思靜慮二夜に及び、始めて知る、余は正しく佛陀の膝下に攝取せられ、佛陀の本願に副ひ奉り居りしてとを、

め給ひしてとを思へば、誠に懺悔の情に堪えざるなり、こさ余、汚濁不淨の余をして、今此の特寵この慈悲に感ぜしさ介える幸福だ、この淸淨なる佛界の人生を味はひ得るに整に浴し、萬世不滅の慰安に座し得るに至れりと、嗟呼余茲に至て余は思ふ、この病患あればこそこの絕對無邊の大

F

からして、其苦痛の狀を思ひ浮べて心配苦悶遣る方なく、自 して居られる、之が以前であつたならは、施術を受ける前日 大なるには、今更の如く驚嘆して居られるそうである。 の際でもそれ程苦しまず、主治醫の岡田博士も信仰の力の偉 然家族や看護の者を困らせたりして大不機嫌であったのであ 合であり乍ら、 を交換したが、 偶然相携えて氏の病氣を見舞つて、長時間互に信仰上の談話 日に第七回の切開術を行はれたが其當日予と泉道雄氏とは、 依て減少することが出來るのである。福間氏は先月の二十七 に安堵の思ひに住するのみならず、肉體の苦痛までも此力に る様にも思はれて、動もすると他から誤解され易いものであ 居られる、實に其通りで誰れしも信仰の質感を強て言辭に顯 に入れば一種言ふ可らざる力を得て、之あるが爲に精神が常 はそうとすると、如何にも衒ふ様にも見え、誇大に云ひ立て 當時の告白の一端であるが、氏はまだ~~書いて見たいけれ 前項に記載した福間氏の獲信の記は、氏が信仰に入られた 併し經驗のある人は一々それが諸かれるのである、 然るに今日では凡て心身を佛陀に任せて居るから、 とても信仰の妙味は口にも筆にも表はせないと云ふて 其間際まで、平氣で而かも歌んで信仰の談を 今直くに大施術を受けて苦しまねばならの場 施術 信仰

といふてとであるが、一體どういふ具合でありますかと尋ね然るに福間氏は五回も六回も大施術を行ても左程苦しまれぬり癌の切開を二回程遣られたが、其苦痛は實に堪えられない、先頃岩崎家の或人が岡田氏を訪ねて來て自分の主人も矢張

までも慰める力があるといふことが分かる。を見ても信仰は一時の氣休めではない、其偉徳は肉身の苦痛を意に介せねやうになつた次第を物語られたそうである、之たそうである、そこで岡田氏は信仰の力にて今は心身の苦痛

僧侶も牧師も寺院も教會も多くは宗教を衣食の為に利用して 又信ぜざる可らざるものであることを世人に知らせたいと思 維ぐことが出來たならば、此片輪の醜い顔を下げても構わね、 迷信した譯ではない、若し幸にして治療が效を奏して生命を 腦頭も亦健全である、決して一時の熱に浮かされて無暗に を有つて居る者があるが、之れは信仰に經驗のない門外漢の 動もすれば宗教の信仰を以て、不健全なものと思ひ、宗教な を威ずると共に、今の宗教界には真の布教者が至て乏しい。 めて居たが、今となりて考へて見れば、 布教とか傳道とか、普通僧侶達が造つて居る樣を極冷かに眺 般教育ある中流人士の間に餘り傳はらないといふのは如何に ふ、此尊い佛陀の教が愚夫愚婦へのみ傳はりて、智者學者一 である、而して口だけは癌の爲に痛むが、身體は至て健康で、 空論で、 け、新知識を有するものし信じ得べきものではないといふ考 どいふ事は愚夫愚婦の信ずべきもので、今日明治の教育を受 法の線を結ばせるやらに努めなければならね、自分も今まで も残念である、どうかして佛教に遠さかつて居る人達に、聞 宗教は智者も愚者も、學者も無學者も等しく信じ得べきものい じた。自分は多少の教育をも受け、常識をも有して居る積り 一福間氏は其後頻りにこういふ事をいふて居られる、世人が 事質そういふ譯のものでないといふ事を深く人 深く布教傳道の必要 小威

7 た位であります。それでも私等は其當時それ程有難 信佛家でありまして、どうかして家内中に佛縁を結ばせた るそうである、令室の談に依れば、父は神様を天暦信 ても頭の戯化は覺束ない、我々共がこんなことを申しては失 為に宗教を商賣道具に利用しては、 やう宗教を利用するのは當然であるけれども、 居りはせぬかと思はれる、 らっそれがしみ!~と難有く思はれます。 ひませんでしたが、近頃一家が佛法を喜ぶ様になりましてか と思います、 醴かも知れん 一體福間家の家庭の圓 りて心配になります、 隱くして神棚の中へ額に佛様をも入れて置かれまし かっ 同にも毎日 佛法弘通の御手傳をして御報謝の一分を盡したい 以上は福間氏の病床に於ける、 か、眞面目に考へると如何しても斯様な感が起 自分は萬一餘命を繋くことが出 禮拜させて居られ 滿なるは、 世の爲め人の爲めに 先代の老母の威化が餘程あ 何事も形式に流れて、と たが、 慷慨談である、 自己の衣食の 利益を與 母は又熱心な いとも思 來たな 仰され いかい V

重く 私共を導ひて居られるのではないかと思はれます。 ました。又或時手紙を見ようとした所が、 を添えて現れられたように、何とはなしに感じたでとがあ 私が深い井戸 ていそんな物は見るものでないと止められたことがありま して、安々と汲上げたことがあります、其時フト佛様か 果して其手紙は面白からん糖に障るやらな事が書てあつ 感じましたが、 な話ではありますが、 0 水を汲ふと致しましたが、 やがて誰か力を添えて吳れる様な感じか 其亡くなられた母が、 亡母が姿を現は 腕が疲れて非常に V 今でも つぞや 6 力

> のた では、 が、私には確かにそう感ぜられるので、 では、 が、私には確かにそう感ぜられるのであらふと思ひます、私 は今更なから亡母の御恩を深く喜んで居ますと、如何にも喜 はく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 ばしく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 はしく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 がしく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 がしく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 がしく語られたことがある、世の冷眼者流は斯る話を聞くと、 がして、 ではいる。 がはいる。 ではいる。 でいる。 でいる。

はない 程も主人が不在であったから、 格に變じたのには、訪問し來る親戚知友も誰とて驚か 儘氣儘は少しも出ぬやうになり、 といふ事實である。福間氏が第六回の施術後、熱列なる信 目な人で、達吉君を始め召使の者にも時々信仰の話などをす 事であらふと豫期して歸って見ると、なか、一凡てが整頓し 附添ふて 邸に行つて見たいといふ事で、 に入りてより、 といふ少尉がある、 者として、日露職役に重傷を負ふて退役となつた青木豊藏氏 く聞いて見ると、留主を守つて居る次男達吉君の園藝の補助 である、そでで福間氏も是れは感心であると思はれたが る所から、 最後に今一つ紹 、去月上 一週間ほど歸神せられたことがあつたか 皆の者が感心して、 從來の性急も直り、 旬少し病気か良かつたので、 介したいのは、 此人は耶蘇敦の信者であつて、至極眞面 家事萬端定めて不整理勝ちの 際師の許を得て夫人令息など 主人の留主を大切に守るやち 信仰は人格を向 性急の人が温厚玉の如ら人 勘忍の力か加わりて、 今一度神戸の自 約一年 为 びる 能 0

たから、 の上に事質となりて活動して來る、 ると威心し雙方か威心し合ふたといよ有様である、 吉君始め遇ふ者一同が、信仰の力といふ者は偉大なものであ 小言を云ふ所か、 果が現はれて來るものであるといる事を深く感ぜられたそう 氏も成程信仰の餘徳といふものは力のあるものである。 てある、 になり、自然家事も整頓して居たのであるといよ事で、 ある。 て居つたのに、今の福間氏は以前とは丸で様子が一變して、 まで行けば立派なものである。 極樂の沙汰ではない 定めて八釜しい小言を云はれることであらうと豫期 之と同時に留主宅の者では、性急の主人が歸つて來 非常に優しい人となりて居られるので、 、今日の實務の上に自然と其の効 即ち信仰の力が現在の動作 宗教も此 福間 遠 逵 V

速吉君に 数日を經で再び東京へ戻りて來られた、 有き身になったのであるから、 客があれば、 て共々に御慈悲を喜ぶ身になつて貰ひたいと、一連の珠敷を 斯くて福間家は外し振りて家族全體が寄合つたので、 えて歸て來られたそうである、是等も實に美はし ねといふでは誠に残念であるから、どうぞ佛法を心にかけ のある家とも思へぬ程和氣藹々の有様であつたそうだが い中にも酒肴を出したりして、それり 、家族一同が團欒して同じ御法を喜ぶ時に、お前一人が喜は ませんか、 向つて、今は我福間家は皆々佛様の御慈悲を喜ぶ難 福間家の體面を損してはならぬといふ考から忙 尚令室の述懐によれば從來は病氣見舞の來 お前も佛教を信仰して貴ひた 其別れの時、 接待を致しまして い心態て 令室は 大病

随分氣苦勢でありません、大病人を抱えて多忙の中に酒や肴は出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、又たとひ先方の客人がどう思はれやうとも、唯出さなくとも、文をとびある、信仰の威德廣大なることを世に紹介したいと思ふて、砂野の見聞した、今日の福間家は質に羨むべき家庭となつて居ります。南無阿懈陀佛。

### 本號の表紙繪

本誌の表献給は毎年間按の大家京都高夢工藝學俊教授工學士武本誌の表献給は毎年間按の大家京都高夢工藝學俊教授工學士武本誌の表献給は毎年間按の大家京都高夢工藝學俊教授工學士武本師の表示。 東京では別しば、想慮太子守量征伐の後深く志の成りとかる。 京像は滋賀縣東茂井郡弓削村浦願寺の観音の選像を安置し給の 大連の所領なりしば、想慮太子守量征伐の後深く志の成りとなる。 京は「波賀縣東茂井郡弓削村浦願寺の観音の選像を安置し給の といる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 と近りといる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 となりといる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 とすりといる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 とすりといる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 とすりといる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 といる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 といる。。 といる。確がなる事は知り難しと雖も、其職然として成 といる。。 といる。。 といる。。 といる。。 はいる。 といる。 はいる。 といる。 はいる。 はないる。 はいる。 はないる。 はななななななな

## 一念横超

り届いて我々の身心に滿入して下さる端的を信仰の一念とい するは他力信仰の上からは適當の所爲でない。何故ならは佛 佛日があらばれ玉ひ、我が信心が八萬四千の光明中に攝めら て、八萬四千の光明を放ち給ふことは、全く我等の心に彌陀の 道の光景も我等が信仰に入つた狀況も同じであるといふこと てある。 験を佛陀の大覺と引當てるは、甚不遜である、恐入つたこと りであり、我等は罪ばかりである、其罪の衆生の些徼なる經 は救の親であり、我等は救はる、子である、大聖は慈悲ばか もあるが、厳密にいへは、大聖の實驗と找が信仰の經驗と對比 此信仰實驗を私は時としては、釋尊の成道に擬して話すこと 前念までの黒闇が消えて、世界悉く明らかなるが如くである。 ふっ之を譬ふれば、全くの黑闇中に忽然と東天に日の昇るなり 無始以來我々の方に向けられてある絕對の如來の御惠か到 去り乍ら、大聖の此世一代の方から云へは、釋尊成 釋奪の成道したまふや、八萬四千の煩惱を退治し

てはクワッと気持がよくなつた、それがよいではない。佛陀 居るがそれは間違である。真實に佛陀の光明に氣附いたのが 頃心持にかく感ずるなどいへば、をれを實驗の信仰といふて あるがそれが心の方へ出て來たところでなければならね。近 とか光明とか利他の願海とかいふたは、皆絶對の佛陀の上で 宗と廓然に異るなきが如くなれとも、然らず、他力信仰の上 意すべき點である、觀無量壽經には章提希が獄中に苦しんだ け來つた信心歡喜の心持は夜の明けた心持である、こしが注 ことに得る人は、憶念の心常にして」といふ點である、一念開 一念で、その次の一念が早多念である。これが和讃に「信心ま 心である。如來本願といふも佛名號といふも、又召喚の勅命 ぬものである。佛陀が我心の天にバッと出て來る其問題が肝 かと内心はかりを考へて斯く思はねばならね、あく思へねば なつたり、若しくは信仰の一念にたのむ思があるとか、無いと 題にせよ、佛を遠くに押しのけて置いて、客觀的に佛は此の いかねと、心をこねまはすことになりたりするは皆まだ至ら 如きものである。否佛は是の如きものにあらずといふ研究に 釋奪の說法を聞いて廓然大悟して無生法忍を得たと說い 禪宗にも廓然大悟といふからこの他力真宗と彼の禪

> たが、後途に佛の恵みの質いてとが頂かれて、一點あ、廣大たが、後途に佛の恵みの質いてとが頂かれて、一點あ、廣大 から云へば左に求め右に衝き當り、少しも安心が無くてあつ 的に見すに深く各自の心中に味つて見ねば解らね。私の經驗 ろは云ふべからざる大なる一念である。其一念に就ては客觀 發して暗い胸が佛陀の惠に解け來つた一念、夜明けたるとこ 無くさんとしても、無くされぬ、質に金剛堅固の一念である。 發と一念開け來つたのが、即ち永久開けたのである、一たび心 程の尊いことである。釋尊成道の當時、百千の魔軍が退き去 似て非なるものである。今の信仰問題にせよ、舊來の安心問 みに止まり、信心のことく云ふとさは、衆生の心のみ云ふは、 中に親が解って見れば、再度親を忘れんとしても忘れられれ、 經には聞其名號信心歉喜乃至一念と說いてある、此く信心開 と成り玉ひた。我等も亦如來の光明が届いて下されて、信心開 つて、心中に大慈悲の光りが輝き來つて、三千界を照す佛陀 るく光況と同様である、 他力信仰の上て、佛廣大の惠の事といふとさは、 ~として一種云ふべからざる念が顯はれ來るをは大無量壽 否釋奪の此世の方面に比してもよい 佛の事の

いる時、心の暗が一時に晴れて何とも云へ以味が廓然大悟で 仰であつて、日出づるとき暗一時に去る如く、佛が有り難いと が心中に題はれ來りて到底佛陀を疑ふてと能はざるが他力信 佛心が我心に入り了つてある、一念發起し了れば、自然に多 たるところである。其一念開け來つた以上は、佛心と一體で、 ある、これが他力信仰の上の肝心である、これが佛教の真の真 心とも、淳心とも、大慶喜心とも名くべきてある。 れを一心と名く、或は專心とも、深心とも、 内容から云へは所謂「信心二心なきが故に、一念といふ、 かりである。時間的に云へは、其の如くであるが更に其心の の恵が、意識の上にあらはれ來つて、 する以上は、永久失ふことなく、日に月に朝に晩に佛の廣大 念に流れ出づるが、當然のことである。信仰の一念一度發起 口に称へ身に喜ぶは 決定心とも、 與

歩を横さまに飛超へて仕舞ふ、仰佛の偉大なる心が我心に到 り届いた一念の信心を、更に細かく云ふて見れば、真實佛の 慈悲、佛の回向が我心にあらはれて下されたのである? 然る を和讚に「淨土真宗に歸すれども、眞實の心はありがたし」 を和讀に「淨土真宗に歸すれども、眞實の心はありがたし」

慈悲心も亦然りて、佛の慈悲がなみく、として我心一抔溢れ來るの真實心は、佛の賜であるから歷々として我心に有る。 佛の惠を頂いて見れば何れに向つても皆歡喜の因緣ならざる ある。又實際上此の如き事實があるといふてとを示されたの つて下さるといふ感じが自然に心の上に題れ來るといふので たものは信仰の為に資格が上るから守るといふて、信仰の効 地を心光照護の益と云ひ、落て歡喜の中心たる佛陀に向つて、 はなさを心多歡喜の益と云ひ、常に佛陀御親の懷にある心 護稱讃し玉ムの威あるを諸佛稱讃の益諸佛念護の益と云ひ、 佛の御親に週以上るとき其佛後に從以玉ふ諸佛菩薩の悉く守 認めるなり、内心の革命が出來るを轉惡成善の益と云ひ、彌陀 のは、滿足富有の感ある、之を至德具足の益と云ひ、佛陀を見 である。其廣大なる佛の惠がなみ~~と心に滿ち~~たるも を述べたるにあらず、佛心到來すれば多くの天、諸の神が守 のがそれである、第一に冥衆護持の益といふは、佛心が頂け くいふてある、即ち現生に十種の利益ありと示して置かれた る。それであるから、聖人がこの事をいふに當つて、甚た力强 てある。又佛廣大の力が我等の上にグッと來て下さるのであ

にもなる、これを常行大悲の益といる。乃てこの肉體、皮を

自ら他もまた佛陀の慈悲を喜んて吳れるよう

て頂くとき、

悲の心の起るはもとよりなれども、此世にある内も自ら行ふ

ことはなけれども、佛力によりて一塁一動佛の慈悲を喜ばせ

此肉體がとれて佛土に至つて佛陀となつての後に、初あて慈

か湧き來るを知思報德の益と云ひ、我等の自性から云へば、

常に恩惠の廣大なるを感謝し、念々刻々その洪徳に報ゆる心

自然に此現生の多くの利益が具はつてあるのである。此十種

の利益は、元來佛陀それ自身の上に備はつてある徳が皆心に

ついて來る、又願作佛心、度衆生心等のことも、我上にある。。

陀の光を見認むるとき、極めて速かにその佛の惠が我心に入

ひ、圓滿ともいふ、これが又質に頓極である、頓速である、佛

ついて來るのである。此佛の心の滿入することを圓融とも云

べきにあらざれども、佛の功徳が一念の信心の上に皆我心に

出ると同時に、急に胸中が明るくなつて來る、このところに、

亦之と同じように佛陀の惠が我が心に到つて一念歡喜の紅光

時にして一點紅色の光が日輪の一方に出ると、頓がて周圍に

一時に光を發して、ぐつと明るくなるといふことであるが、今

である。日蝕の時日月が重つて仕舞ふて、世界が暗くなる、少

一ッめくれば、即佛陀である、之を人正定聚の益と名けたの

來る、この一念の味これが横超である。

宗禪宗等が盛に凡夫地から一躍して佛地に到ると説いて、 機である、元祖の代に竪超といふは無い、聖人の代に、真言 生するは横出である、我等の信仰は此心是れ佛と力味むにあ 到るは堅出である、他の佛を念じて漸々善くなつて淨土に往 的信仰の味である、この上に「出」といふは、漸々佛になるを。。。。。。。 應したる法である。聖人の判敎は、佛の説法から出たでもな 目である、此身を捨て、佛陀の御許に往く横の道が我等に相 は自分の煩惱を清めて、佛位に登るといふ竪の道では到底駄 して、我々がその佛陀によりて救はる」が横の方である。我等 **直に佛なりと自覺自悟するが竪の方である、向ふに佛陀が在** と成る道である。もう一ツ云へば、我心以外に佛を見ず、我 横といふは此人生以外の極樂世界に生れて、彼國に於て佛陀 らざれば竪にあらず、構合から佛の恵が照らして下さるから いふのであつて、我々が修養の功を積んでそろくしと佛位に く、又法門の理屈から論じ出したても無く、全く聖人の實驗 人が一代佛教を判釋するに用ゐる名稱である。堅といふは此 人生にありて此肉體のすくて佛陀大覺の位に登る道である、 抑横超といふは、竪超に對し又竪出横出と並んで、親鸞聖 即

の光を見るなり佛に成ると定るが故に横超といふのである。 の實驗から來つたものにして如何にも適切の教判である。 に横に超へる道である。此の如き横竪超出の判数は親鸞聖人 ざる道である。親鸞聖人の教へられたるところは一足飛び 像したりして修養的に行かんとする道も終には倒れざるを得 る。又横の数でも我々は佛を手本にし理想にしたり、又は想 されどこれ、實際には頗る難いてとである、否到底駄目であ 即心成佛の道は我等の取るところであるといふものあり。 世人動もすれば修養問題としては、三祇歴初の方は取らぬが、 てあつても出と云はねばならね、今他力の信仰は、一念佛陀 の功を積み、漸々修行を重ねて、往生するといふ方は、横 心是佛、即身成佛を談じた、これを竪超と名けた。次に念佛

離があるから佛の境界へ行ける筈はない。無限の佛が無限の べからず、横の道と雖ども漸々に進み行く方では、無限の距 にあるまじと敬服せざるを得さるに至つた。繰り返へして云 と。然るに信仰の經驗から見來れば、これ程適切の判釋は他 此績堅超出の判 強は 餘り感 服の出 來ぬまづいやり方である ふが我々は自分に行はんとするには、竪の道は到底企て及ぶ 我曾て思へらく、天臺の五時八教杯の判釋は頗る面白いが、

と云はれてある、あく有り難いと親の惠に氣附く一念に、親速に疾く無上正眞道を超證す。大願淸淨の報土には品位階次を云はず、一念須叟の間に

には昨度間違つて居る「何處惹塵埃」といふまでに、悟つたない。時間からは立派な人と云ふものでも、我れ孝を爲せりと云ならば、真の孝子とは云へね、親を少しぐらい、好くしても我れを生み育て、下された 廣大の恩 に向へば 一生を傾けも我れを生み育て、下された 廣大の恩 に向へば 一生を傾ける我れを生み育て、下された 廣大の恩 に向へば 一生を傾けるで、我でらば、真の孝子とは云へね、親を少しぐらい、好くしてとて。我こそ善を爲せり抔と云はど、絕對の親に對して非常のとて。我こそ善を爲せり抔と云はど、絕對の親に對して非常のとて。我こそ善を爲せり抔と云はど、絕對の親に對して非常のとて。我こそ善を爲せり抔と云はど、絕對の親に對して非常の感謝で行かねばならね、和共禪者の話を透して、我が佛陀の慈悲を喜ぶことが出來る、若し我こそ佛になれど腰を据へた日悲を喜ぶてとが出來る、若し我こそ佛になれど腰を据へた日悲を喜ぶことが出來る、若し我こそ佛になれど腰を据へた日悲を喜ぶことが出來る、若し我こそ佛になれど腰を据へた日悲を高さない。如何に善を爲せりと云はない。如何に善を爲せりと云はれてある、あい有人は一生を傾ける。

下さる有様が涅槃の妙味である と云はるく無である、其一念の信心が我々罪惡の心に至つて。 るべきものである。一切衆生悉有佛性といふは、此點である。 500 ッなり、師弟老少皆一味平等の信心である。これが一念横超 力の信心は善悪の凡夫ともに佛の方より賜はりたる信心なれ 皆唯一佛陀の恵を説けるものに外ならずして、一切衆生は皆 ては、此佛の惠以外に佛教は無しといふべきである。それで 涅槃經の如來の慈悲は此絕對の如來の慈悲である、一切經は 華嚴經に説かれたる佛の真實は此絕對の佛陀の真實である。 るならばそれは夢中の豊であるから目醒めたときは深き夜で これと同じてあるその代り、暗中に居りて明るい氣持して居 である、東天日出づるときは、最早皆同じである、信仰問題も 灯は何よりもズツと明るいといふても、それは夜の間の比較 ある、更に違ひはない。ランプが明い、カンテラは暗い、電氣 あるから善人惡人何れも佛の惠を見るときは、皆同してとて 源空が信心も善信房の信心もおらにかはるべからず唯一 いよく、法界に向って感謝して居る。乃て極端に云以放

## And the same of th

躞

脉

# 大悲本願

寄せてはかへ波しくしく

小舟のすがた

かなしき人の身。

目に見る形の

多ろいいまで

人の罪

絶えせぬあら

底ひをゆすり

滅びにみちびく

之

光の一すぢ

死に行く今は

佛のみ國を

あふぎ見せしむ

人の世ほろぶる

悲きせぬよろこ

c k k

み佛の願ひの力故

生けるかいありと

あふぐ目に返さしぐむ。

行賊上人

つの頭の蘆の八重ぶきひまをなみつとめよ常に南無阿彌陀伽。うへもだき玉のうてなもおく鑑のしばしけぬまの光なるちん。却をへて天の羽衣なでて見よつきぬやこれのいは根なるちん。

カある此の面影や我が祖父の老ひませりとも覺え

佐小近平盛藤自 鈴蒲鹿眞速高三加堤入宮江增養 西秃本小天近平佐山石牧井玉近 。路川 上井角 間島野角川 路 き よ久き 伯健 江澤部田輪川 村丸木田島田見島宅藤 之慈太了幸常

松中小竹山伊本杉橋聞田譽塚九安唐圓下佐海北萩西古岡後清橋塚昆吉美玉佐片 下尾澤內本旗際庄 5子龍郎吉郎ね雲成淳潤淳淨雄 郎さ江け承子作峰郎

和字高原上鎌野 管本中畑山小金鷲田吉溪松小岡 平大安三田金近田中吉居松和村 泉野橋島野倉村 瀨澤川和中休谷司村田內岡倉田野野田宅中山角中村岡本葉才田 造 4 やは一徹啓政千 カー信子見利 千哲酒 盟弌鋭闡菊 法ひ 〈貞み四常文淨淸道專誠二 文爾三雄道佐鶴雄三平惠作教保順ろ子子な郎音勝眞光団成司郎

> 高戶小桶水填村下小阿田西山藤三小吉高吉宇松島片長津原川和 英畳し次惠三玄貞次 富法法香德と金龍

> 加伊松村井小何犬廣西松安關大伊豬高竹佐鷹鈴瀨白藤龜日岡鷹 藤藤島山上次藤養畑川下達根佛藤股桑中藤谷木川島 き吟等靜衣策祐 甚正幹助 宗正 惠峯要泰末 か雷純賢貞俊 七雄夫吉章次雄彰教子子雄計衞つ讓吉惠吉城悌さ子忍雄郎惠攝

> 下小關樋三鶴津中光玉桑龍奈大丸鎌後杉庄谷小鎌木福木赤清大 口浦田室原山木原島堂龍茂田藤本崎內松田村田山座水地倉 す加三近房市恒南了静梅貫諦さ れ龍哲茂正逐さの次十 え 平郎義子十一潮 忍雄枝道 忍だ猛つ縁三生順法つぶ郎影剛榮を

報

### 昨年の水道會

熟し來り都下は云はすもあれ、全國諸地方に於て切質なる求及しは質に吾人の感謝措く能はざる所とす。殊に吾人の唯年姓記に、地方傳道に、我れ計はざるに意外の結果を收めしめ給雜誌に、地方傳道に、我れ計はざるに意外の結果を收めしめ給料。 東京道會講話に、將た人は特に意を用ゐしにあらずと雖も、幸に冥々の狸に大悲善 道者の一時に増加したる事にて、 ぜんとしてより既に滿五年の星霜は經たり以。 大悲の光明は十方を諡さずんは止まず、我國今後に於て信仰 たるは實に吾人悲喜の情に堪えざるところなり。思ふに本願 て我が求道會講話はいつも此等熱心なる男女諸君を以て滿さ て吾人を招かるしあり、 上京して、求道會に出席せらる」あり、或は特に會を設立し かれて亦本年も諸君と共に此の法味の發揚に輩さしめられん の喚發鶸々激しきものあらんか。吾人は幸に大悲の御手に遵 して、互に警覺愛樂せしめられたる事殆んど數ふ可らず。而し ムに吾人が學舍を開き講話を設け、 事を祈る。 慈光照耀の下に吾人は又新らしき蔵を迎えた 自他共に我を忘れて一味の大慈を讃仰するの仕合せを得 例によつて昨年中求道學含信仰談話會帳簿に署名 吾人は此等幾多の熱誠なる同朋に會 或は十余國の堺を越え態々 聊か世の信仰的飢渴に應 而して此 顧みて思 間吾

の玉の緒

たむ子か 子を思ふたい

一すちに

いつくしむ親心にて生ひ立

手に持てる鋏にてだに絶つべきを子故に

つなぐ母

らめやも

生ひ立たむ吾子の行く末幸あれと祈る心になに

12

とのみ

何得むと親は願へる生ひ立たむ吾子の行く末幸あ

の世を見る

かずや

道の傍に生ふる名もなき草にすち大き力は花と咲

力より思ふ

3

々は女の

如

天つ日はたいにはとても仰かれず地にあらはる

に上ぼれり、本月十二日第二日曜講話迄にはり、其夜直に出て古外しり り、其夜直に出立故郷に於て報恩講を執行すべく歸國の途尙ほ近角は舊臘廿二日第三日曜を以て昨年の求道講話を終 は蹄京の豫定なり

物語を以て席上を賑はされ、 3 自 無邪氣なる談話に一日の勞を忘る。特に意を用ぬずし恩寵を感謝し、夕には團欒食卓を聞みて或は信仰を語佛前に詣し正信偈歎異鈔御一代聞書等を拜讀して先づ る人事となり既に去月廿五日を以て任地突然に沼津幼年監に於て身を捧げて教育 大學人

學舎の

幸に各種の方面に於 揮し給はん事を切望の情に堪えず て實際的人生に接觸し彌々 信仰 

北道學舎に於て 水道路 は從來年 4 の報恩講を勤修し來り

灩

h

で

新

年

8

賀

4

加

THE STATE OF THE S

 一次
 一次 念佛為本 回顧怒恩 同同 二十二日 十五日

本登重販産しからず ▲第二求道會講話題 同同 十二月 7十四日 七日

關鍵

襟 6 一部十二

鎖錢

西土农

第七卷第十二號目次

明

治

几

年

IE

月

元

H

東

京

市 本

鄉區

森

JII

啊

一番

道

發

◎淸新なる信念◎倦怠◎至善の一◎至善の二

Charle apart and a second

◎現代學生の宗教思想

の自他の人格

◎明慧上人を論じて日本佛教の特色に及ぶ… ◎箱根權根に参範して親鸞聖人を懐ふ・ 佐々

木

龍月造機

◎客觀主義の超脱 ◎ 如來の願舟に乗せよ

部

鬼

堂明

◎心境相奪

水道第四卷第六號

IN THE ASIA STATE OF THE STATE

◎心織體用

七項を掲載す。頁數並月の一倍以本號には特に近角講述「眞宗慶歎」

◎ 幕秋歎:

◎東京たよ

は至急御 握られての往生◎御名の

力の

御名の教訓◎

の任の昊天

振春三一二二 我

發 行

道

發

行

所

申延順少

上の

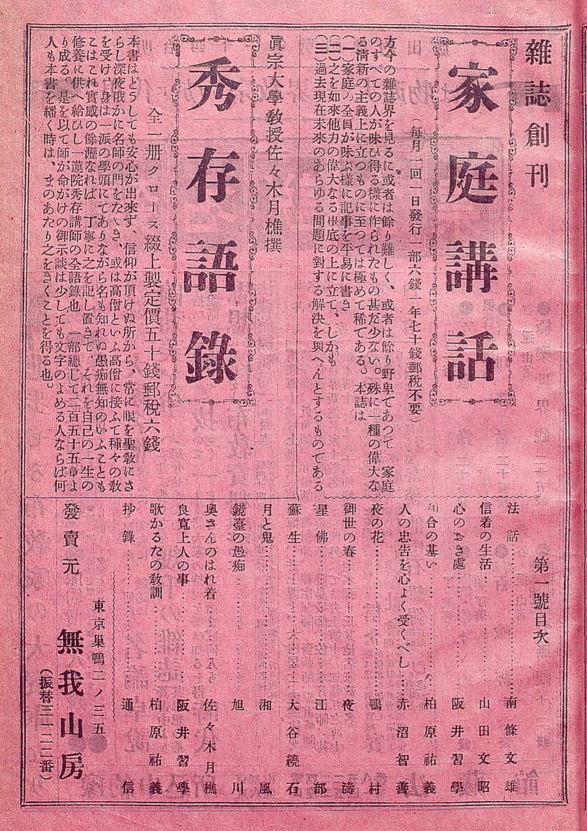
上候が残本有之候

し價定一部金貳拾錢)

用

0

御



日 五 月山 潮之指 Ż 敎 研 及 及 究 哲 拾 第 麥 五年半二錢十部壹 二錢 五 十 (O) 梵文妙法蓮華經和譯…………… 「詹仰問答・ 發行 俱舍論 | 古袈裟、葬列……… 天盛論 經驗の種 教界批判…… 0 沿革及淨土教に及 所 の偉大なる所以 の具徳 一報、新判紹介 别 時意 Þ 東京巢鴨吳宗大學 趣 したる影響 .....安 Ш 記 近 小 四二六 條 酒野 田杉 條藤 文文文唯 昭 生 蓰



治 四

豫頭劈 年

●信 仰著

錄

二十

五錢

崎 🕶 倉

小

樂者世

谷

觀 + Ħ.

界

話 二十五

錢

顯信

藤谷潭百地獄獅陀有 無

+

錢

+ 六 錢

類の対象の著の著の著 す 1 め 十 一一錢

藏

經

番八五二二話電 一四五二座口

打

り

本誌は一切本誌は一切を は一切前金にあらざれば御注文に應ぜする。 特代用の節は新傷雨所の宿所を通知する事 特代用の節は新傷雨所の宿所を通知する事 神居の節は新傷雨所の宿所を通知する事 さきらるし方は相當の返信料を添ふべき事 送らるべ

本誌定價左 答を要

金 錢 金 拾 錢 金六拾錢 金 意圆拾錢 郵稅一冊 に付五厘

近

角

常

校

訂

(再.)

頭冠

歎

異

鈔

(定册)

錢は雙錢

近

角

常

觀

著

(再版準備中)

生

3

信

定

拾

錢

錢

近

角

常

觀

著

(第九版)

信

仰

之

餘

瀝

定

價

拾

五

錢

郵

稅

漬

錢

廣告料五號活字 行(二十 七字詰 回 金

為替受収人名宛は 本 は 纪 東森 京本鄉森川町郵便貯 叮金 一番地求道發行 行の 所 7

明治四十年十二月 七日印

明治四十一年 刀 一日發行

FII

乘編輯

人人

白近

土 角

力觀

地幸常

東 發行 京

市本

鄉區

森

JII

M.

道

發

行 番

東 京

發

東京市

二十一番地

MJ

森

所

森川町一番地東京市本郷區

求

道

發

近

角

常

觀

著

(第四版準備中)

定

價

貢

拾

稅

貢

錢

發

懺

悔

發

行

所

森東京市

一本都

地區

道

發

大 賣 所

īlī 東

神 田 區 神 京保

町

堂

|   | © 聖蹟巡拜       | ◎デャータカ釋尊傳  | ◎深籍本願與眞宗 近角常 觀戀なり | <ul><li>◎御正忌◎御傳鈔◎御往生◎其一人は親惑</li><li>◎歸命之意義</li></ul> | 前號要目    |
|---|--------------|------------|-------------------|------------------------------------------------------|---------|
|   | ◎新作舊作(同上) 時報 | ◎戀嫦娥(短歌) 啄 | 大 信樂開發            | ◎眞宗慶歎                                                | ◎飲異鈔第五章 |
|   |              |            |                   | 近                                                    |         |
| - | 增            | 左          |                   | 角                                                    | 近角      |
|   | 田            | 千          |                   | 常                                                    | 角常      |
|   | 甚            | 夫          |                   | 觀                                                    | 觀       |

求道第五卷第一號 明治四十年十一月十二日第三種郵便物認可 明治四十一年一月一日發行 (毎月一回一日發行)