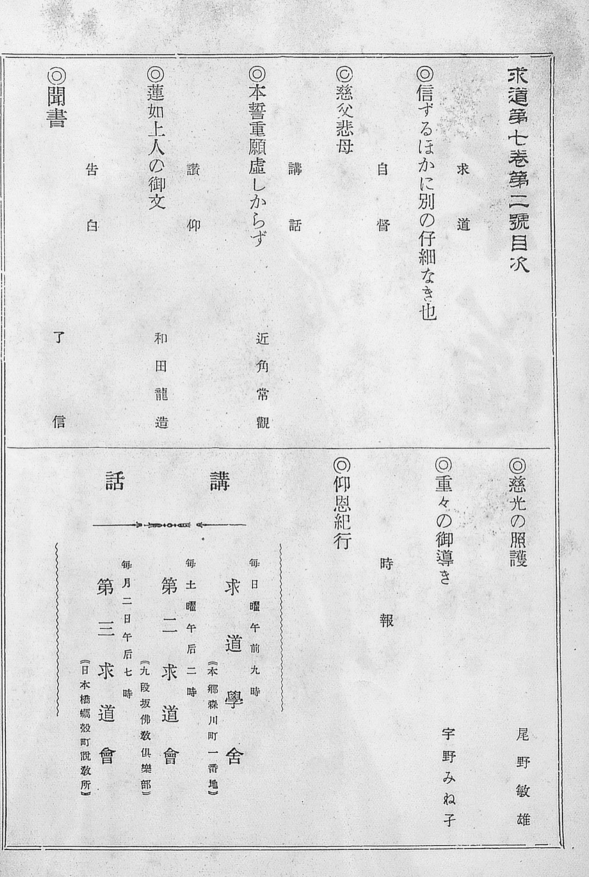


第 第

貳 七

號卷





# 第二章一章一卷

# 信ずるほかに別の

行網なき地

親鸞におきては、たゞ念佛して彌陀にたすけられまねらすべしと、よきひとのおほせをかうふりて、信ずるほかに別のて忘るべからざる言である。現代の人にして親鸞聖人を潟仰し、真宗を味ふの人にとりては熟讀反覆とても/〜汲み恭くし、真宗を味ふの人にとりては熟讀反覆とても/〜汲み恭くせぬ信仰の泉の源である。而して老翁老媼も、田夫野臾も、皆共に其味を同ふし其喜を共にする點である。大小の聖人、汲みに其味を同ふし其喜を共にする點である。大小の聖人、過程に其味を同ふし其喜を共にする點である。

を舉げられたるのみにして、其他の一文一句をも舉げてない擇本願念佛集與空云南無阿彌陀佛念佛為本と及び三選の交だけ意味が明かに敬行信證に於て告白なされてある。抑・行卷に選歎異鈔を讀めば何人も了解し安いが、歎異鈔と全く同樣の

知識法然房源空聖人である。 彌陀佛である。歎異鈔の前の文に念佛よりほかに往生のみち すけられまわらすべしとは本願である。其選擇本願即南無阿。 法然聖人の仰せである。たとといふは選擇である。 のが、 聖人御自督の告白夫自身である。 の誤である。教行信證も数異鈔も畢竟筆に口にあらはれたる 行信證が漢文であるために我等は固形體の様に考へるが抑々 に飲み安く、 教行信證は固形體であるゆへに之を溶解して液體となし我等 口より直々告白して我等に知らして下された御教化である。 は實に敷行信證にあらはれたる親鸞聖人の御自督を聖人の御 りとあるが即ち往生之業念佛爲本である。よきひとは眞の善 ばしめしてちはしましてはんべらんはちほきなるあやまりな 即ちたい念佛して彌陀にたすけられまゐらすべしとの 味ひ安くして下さつたのが歎異動である。否教 また法門等をもしりたるらんとこくろにくいる かくの如く頂いて見れば歎異鈔 彌陀にた

上の信心おしへてぞ、涅槃のかどをはひらきける。真の知識讃に曰く、諸佛方便ときいたり、源空ひじりとしめしつく、無すべしとの真の知識の仰を信ずるほかに別の仔細なき也。和選擇本願念佛、即ちたゞ念佛して彌陀にたすけられまねら

ある。抑一信ずるほかに別の仔細なき也との絶對の信仰の起 源
空聖人
夫自身が選擇
本願の
體現である
。
専修念佛の
質現で 本願を日本一州に開闢すべく出現したまひし善知識である。 きは、疑情のさはりにしくぞなき。質に源空聖人は如來の選擇 におふことは、かたきがなかになほかたし、流轉輪廻のきはな とい地獄なりとも故聖人のわたらせたまふところへまいるべ である。信せざるを得ぬ本願力を體現したまいたからである。 あるからである。信ぜねばならぬ本願力を教へたまいたから るは決してつとめて起るのではない、起らねばならぬ或者が 者は、 すべきの至なれど、單に師匠を信ずる道徳的服從として感ず は如何にも絶對の信仰にして一點の疑の存せざる態度は渇仰 ゆかんとおもはるべしとたしかにうけたまはりしらへは、た ある。若し法然聖人にすかされまゐらせて地獄におちたりと して地獄におちたりともさらに後悔すべからず候といふ確信 しとおもふなりと。抑々法然聖人にすかされまわらせて念佛 もさらに後悔すべからず候といふを道徳的服從として感ずる 執持鈔に曰く、故聖人のおほせには源空があらんところへ 源空があらんところへゆかんとおもはるべしといふ教 畢竟如來の本願を信ずる信仰的態度の實現で

此無遠慮なる敵化自身が即絕對の信仰を起し來る所以である。 訓は無遠慮な命令と言はねばならね。然るに信仰的としては しと思ふべし。藥なるか、毒なるか、我がかくの如く自用す 収の本意に順じてたい念佛するの他なし。是れ 是即本願力の其儘を實現されたる絕對の力ある敎化である。 同ふすべしと。是法然聖人の自ら信じ自ら行ひ、 るにて明らかなり。汝等決して危ぶむなかれ、我此の如く無 行する所也。我と同一念佛の人々は我まゐらん所へまゐるべ 此源空四十三の年に至るまであらゆる行を修し、 すかされまねらせて念佛して地獄にもちたりともさらに後悔 はんべるらん總してもて存知せざるなり、たとひ法然聖人に まるしたねにてやはんべるらん、また地獄にもつる業にてや まひし所此の如き御教化をきかば、念佛はまてとに浄土にむ 導をなすべき也の汝等決して恐るしなかれ、我此の如く運命を めて順彼佛願故の文字によりて如來の本願を見出し、 かりしを自覺し遂に一心專念彌陀名號の文を見るに及び、初 を持し、あらゆる實驗、あらゆる研究を經來りて、何等の効な もあれ、道理理窟を考ふるなかれ、結果の如何を慮る勿れ、 源空があらんところへゆかんとちもはるべしとは、何はと 源空の信受奉 自ら教へた あらゆる戒

すべからず候の信仰が起らねばならねてとになる。

んて 佛をまふして地獄にもおちて候はどこそすかされたてまつり 「である。此本願力に遇ふときは空しく過ぐるとは出來ぬの はんが為である。著し我が浄土に生ずれば正覧をとらじとの である。地獄におちたりともさらに後悔すべからず候といふ、 たい念佛して彌陀にたすけられまねらすべしとの御教化であ 其儘の實現である。詳言せば、 てといふ後悔も候はめ、 命である。 心正念にして直に來れ、我能く汝を護らんとの本願召喚の勅 そのゆへは自餘の行をはけみて佛になりべかりける身が念 しからば法然聖人の此の如き手强き御教化の起り來りたる 速満足の聲が出て來るのである。此言は覺悟を含めて力 本願夫自身が、普通尋常の事でない、地獄必定のものを救 源空があらんところへゆかんとちもはるべしとの仰であ 汝を護らん、すべて水火の二河に墮せんてとを恐れざれ、 本願力其儘の實現である。汝一心正念にして直に來れ我 其勅命の儘を信じ且つ教へたまひし御教化が即ち いづれの行もおよびがたこ身なれば 地獄必定の我等に對して汝一

らてやみなましかは決定悪道にゆくべかりつる身なるがゆへ 30 やしむおもいあるべからず。そのゆへは明師にあいたてまつ ちからにあらず。たとひ彌陀の佛智に歸して念佛するが地獄 から にすかされまねらせて、 の業たるをいつはりて往生浄土の業因ぞと聖人さづけたまよ 浄土のむまれがたさを一定と期すること、さらにわたくしの 捨のことはりをむねにちさめ、生死のはなれがたきをはなれ にいま聖人の御化導にあづかりて彌陀の本願をさし、 たてまつらずは、われら凡夫かならず地獄におつべし、しかる もせぬのてある。執持鈔に曰く、このたびもし善知識にあひ、 へんとの念佛である。即ち地獄一定のものを救はん為の本願 るのである。否地獄必定も氣にかいらず、地獄におちて後悔を る。故に其本願に遇ひたてまつりて見れば我こそは自餘の行 けんとの大慈大悲である。自餘の行のはけみ得ざるものに與 とても地獄は一定すみかぞかし。是質に の及ばぬものである、地獄必定のものであるとの自覺を生ず かれた信心である我身の價値なきことを自覺 たい念佛して彌陀にたすけられまわらすべしの勅命であ 抑々選擇本願の本意は何れの行め われ地獄にもつといふともさらにく つとまらぬものをた 選擇本願が真に聞 した信相 攝収不 てあっ すっ 40

にとなり。しかるに善知識にすかされたてまつりて悪道へゆにとなり。しかるに善知識にすかされたまなところへまねらんとおもひかためたれば、善悪の生所わたくしのさだむるらんとおもひかためたれば、善悪の生所わたくしのさだむるところにあらず、といふなり。これ自力をすて、他力に歸するすがたなりと。

ある。 れきねらせて地獄におちたりともさらに後悔すべからず候で 仔細なき也である。信じて滿足した有様が法然聖人にすかさ はんとの本願力を信ずるばかりである。若し地獄必定の我等 て、行く先きは聖人のわたらせたまふ所へまゐるのである。地 ある。何んとなれば固より必定地獄におつべかりつる身にし つたのである。此御教化に遇ふてみれば信ずるほかに別の 嶽であらうとも浄土であらうとも、總じてもて存知せぬので 往生を遂げがたかるべくは、 しかるに願力成就して、 嗚呼地獄必定の我等を救はんとの本願力である。 空があらんところへゆかんとおもはるべしとの数化とな 此本願の儘を信じたまひし有樣が、御身にあらはれて、 唯本願力を信ずるばかりである。地獄必定の我等を救 正覺を唱へたまひしょり既に十切の 願徒然である、 力虚設である。 法然聖人

不虚、衆生彌念、必得往生、 感泣したまひしとい かたし、 御教化である。親鸞聖人が眞影附屬の御文にも當知、本誓重願 をからふりて信ずるほかに別の仔細なき也である。是即聖人 自然の浄土をえぞしらぬ。聖道確假の方便に、衆生のさしく 佛成佛是真宗、萬行諸善これ假門、 ある。聖人は此御自督を以て大經流通の文を御讀みなされて 御自督の告白にして、 念佛集附風の御文の如く、 彌陀佛、南無阿彌陀佛。 すべしである。悲願の一乗とは選擇本願念佛である。 念佛成佛是與宗とは、 といまりて、諸有に流轉の身とぞなる、悲願の一 ることもなほかたし。一代諸教の信よりも、 しふることもまたかたし、 之を和讃に告白されてある。曰く、 して彌陀にたすけられまわらすべしと、 我等を待ちたまふ、 難中之難とときたまひ、無過此難とのべたまふ。 3 法然聖人經をよみて凡歷十切に至り 我等が亦同一念佛無別道故の大信海で たい念佛して彌陀にたすけられまねら 即此本願を示したまよが法然聖人の 南無阿彌陀佛、 よくさくこともかたければ、 とのたまふ。してみれば選擇本願 權實具假をわかずして 善知識にあふことも、 よきひとの 念佛爲本即たど念佛 弘願の信樂なほ 乗歸命せよ。 おほせ 南無阿 信ず To 4

自

### 慈父悲母

慈悲爲,衆修,苦行,如,人著,鬼魅,狂亂多,所爲,是は涅槃經阿闍世 王入信の時、 至りて最も憂いたまいたは父を害し、 たまはんとする時阿難を初め多くの佛弟子乃至一切の冥衆佛 なしたる阿闍世の身の上である、この阿闍世王とは我等五逆 は
普
く
及
び
一
切
の
五
並
を
造
る
者
の
こ
と
で
あ
る
、 の止りたまはんことを請いたてまつれども聴したまはなんだ 如來為"一切、常作"慈父母、當」知諸衆生皆是如來子 最後に為一阿闍世王一不入一涅槃」と仰せられた、 我等がためであつた。 のことである、 佛弟子讃嘆の偈頭である、 如來常住無有變易のやるせなき御思 母を悩まし、佛に怨を 如來將に涅槃に入り 如來は最後に 阿闍世と 世尊大

等がために御辛勞を下されたも唯このやるせなき親心を知ら修行といふも偏に我等罪深きものへためであつた、かくも我の娑婆往來八千度といふ釋奪の御苦勞も彌陀の五刼思惟永刼

私一人のために永々御苦勞をかけました、南無阿彌陀佛、々 く親心を見てはならね、十刧巳來胸も裂けんばかりであつた、 は親心を見てはならね、十刧巳來胸も裂けんばかりであった、 なる。

たのである、 S ○回顧するに此涅槃經の文は今より七年前私の父が亡くなり くにおはしますと仰せられ 德皇、父のごとくにおはします、 太子佛子勝鬘願佛常攝受と冠らせてある、聖人が大慈救世聖 の偈文と共に書きてありしを發見した時より氣附 し時其遺愛の御假名聖教の帙の裏に聖徳太子磯長廟崛二十句 たのである、 故に南無救世觀世音大菩薩哀愍覆護我、 文句は親鸞聖人聖徳太子奉讃の奥書であつ し思召であろう。 大悲救世觀世音。 Z 母のごと せ 南無皇 T 頂

○聖人十九歳礙長の参籠より晩年八十三歳奉讃御製作の時にいたるまで前後を回想したまひたならば如何にも護持養育のととが出來るも畢竟聖人の御蔭である、聖徳皇のもあはれみでとが出來るも畢竟聖人の御蔭である、聖徳皇のもあはれるととが出來るも畢竟聖人の御蔭である、聖徳皇のもあはれると、護持養育のの聖人十九歳礙長の参籠より晩年八十三歳奉讃御製作の時にい、護持養育たえずして、如來二種の廻向に、すいめいれぬもに、護持養育たえずして、如來二種の廻向に、すいめいれぬもに、護持養育たえずして、如來二種の廻向に、すいめいれぬもに、護持養育たえずして、如來二種の廻向に、すいめいれぬもに、護持養育たえずして、如來二種の廻向に、すいめいれぬも

御身の上に引受けたまひしてと、仰ぎ奉ることである。に引き、また聖徳太子奉讃に引きたまひしは、よく~聖人めたまひけり、前に舉げた涅槃經の阿闍世王入信の文を信卷めたまひけり、前に舉げた涅槃經の阿闍世王入信の文を信卷はします、中々一往二往のことではない、釋迦彌陀は慈悲のはします、中々一往二往のことではない、釋迦彌陀は慈悲の

れらが、身の罪悪のふかきをもしらず、 築ずれば、 てとをも知らずしてまよへるをおもひしらせんがためにてさ りである、 りである、 したちける本願のかたじけなさよと、 ばくの業をもちける身にてありけるを、 〇聖人のつねのおほせには、 いたどくところは此處である、是一つを知らしたいばか 聖人の九十年の御吉勞も之を我等に届けたいばか さればかたじけなくも、 ひとへに親鸞一人がためなりけり、 彌陀の五刧思惟の願をよく 我御身にひきかけて、 御述懐さふらひしてと 如來の御恩のかたさ たすけんともほしめ されば、 そく D

○かくの如く釋奪を慈父、彌陀如來を悲母と仰ぎたまひ、聖のかくの如く釋奪を慈父、彌陀如來を悲母とし、又德號を慈父とし、

さったの如き慈父悲母の恩徳を蒙るといふは如何なる仕合だはかくの如き慈父悲母の恩徳を蒙るといふは如何なる仕合だ

我一心、 る、 盡十方無碍光如來は悲母の勅命に信順せられ 重愛を獲るなりと仰せられたが此處である。 ひし告白である、 まはねのである、極悪深重の衆生大慶喜心を得て、諸の聖尊の 我善親友と宣ひ、 釋尊大悲彌陀如來御滿足を以て我等をほめたまよ、 めにして、 り、ア、釋尊一代の敬もこのやるせなき親心を知らせんがた 陀の二尊の勅命にしたがひ、 巧である、 さしめんとの思召にまします、 に信順する一念が歸命である、銘文に、歸命はすなはち釋迦彌 けんとの召喚の勅命即ち如來悲母の親心である、 〇釋尊の發遣 曇鸞大師が夫れ菩薩 忠臣の君后に歸して不動己に非す、 歸命盡十方無碍光如來とは此歸命の一念自督したま 十切日來 待ちかね たまふ もこの 信樂の一念を起 彌陀の本願 は偏に如來の願心を知らせんとの慈父矜哀の善 世尊は慈父に啓白せられし言である、 彌陀は攝収不捨の懷にもさめとりてすてた は即ち罪惡生死の我等をひたすらに助 の佛に歸することは めしにかなるとまうすことばな 此親心をいたいいた一念大慈 出沒必ず由あるが 天親菩薩が世尊 孝子の父母に しありさまであ 此二尊の教 釋奪は則 歸命

が是である。し思を知りて徳を報ず、理宜しく先づ啓すべしと仰せられた

して偶然でない。 定聚に歸入して、 たのである、 は前念命終なり、即得往生は後念即生なりとあるが即是であ る、此に於て汝命根應十餘歲、命終速入清淨土の豫想が實現し 法然聖人に遇ひたまひて選擇本願を信受したまひ がもといなりて二十九歳遂に六角堂觀世音の導により、 ○偖此親心を親鸞聖人のいたゞきたまひしは十九歳磯長参籠 である、和讃に佛智不思議の誓願を、 其一念正定聚に入りて善信々々真菩薩の境に入りたまひ 常にいふことであるが愚禿鈔に本願を信受する 愚禿鈔に便ち彌勤菩薩に同じと仰せられたが是 補處の彌勤のごとくなりと仰せられたは決 聖徳皇のめぐみにて、正 72 のてあ 遂に

○親鸞聖人と聖徳太子との關係は不可思議といふより外はない、事實としてはたしかに神秘的なる靈告によりて直接なるない、事實としてはたしかに神秘的なる靈告によりて直接なるな別を受けられてある。而して之が實行上の問題としてあらなるとさは歷々として歴史上其揆を一にするに至るは洵になるとさばといるより外はない。

一にして内鑒映徹さるくことは唯佛智不思議と仰くより外は太子の化儀を再演せらるくことくなつた、其前聖後聖其揆を

〇二十句の偈の如きは聖徳太子奉讃の奥書にあることはかね で承知をして居たれども未だ其眞蹟を拜せなんだ、しかるに 今年二月二十一日聖徳太子の御祥月に加賀の専光寺に於て宗 祖關東御化導の時御携帯したまひし長園法眼の鐘になる太子 神像の添書として二十句偈の八句を書きたまひし御眞蹟を拜 するを得て、ます~~聖人が皇太子に法りたまひし事質をま するを得て、ます~~聖人が皇太子に法りたまひし事質をま するを得て、ます~~聖人が皇太子に法りたまひし事質をま

○其翌二十二日御命日に越前金津永宮寺に於て法隆寺より出○其翌二十二日御命日に越前金津永宮寺に於て法隆寺より出来前後四回である、今年の御祥月には此の如く親鸞聖人蓮如來前後四回である、今年の御祥月には此の如く親鸞聖人蓮如上人御因縁深き太子様を拜することを得たは實に難有い御縁を蒙りた。

○聖人が此如く聖徳太子の御導さを蒙られしも畢竟大慈大悲

主が と仰せらるいは尤である。 聖人に靈告して佛智不思議の誓願を知らして下された 聖人が聖徳太子及び其本地なる觀世音を以て慈父悲母 0

御慈悲をいたじく一念の信の實驗の味である。 慈父とし、光明を以て悲母と喩へて下さつた、これはい 親心ばかりである、 せんためである、そこで頂くのは偏に彌陁悲母のやるせなき ○釋奪にせよ、 聖徳太子にせよ、 其親心をいたいくにつきて亦名號を以て 畢竟如來大悲の親心を知

相にてましますと心に知れた一念が初めて親に名乗りを學げ 縁熟するや否や、 名を聞かなんだなら親様に遇はれぬ、しかるに光明名號の因 〇六字の徳號は親が名乗りを舉げて我等を喚びたまふ慈父で て忽ち其懐に抱かれた心地じや、之が即ち信心の業識を生じ せしめたまふ悲母である、 た一念が光明名號の因緣合して信心の業職を生じたのじ ねば名號の味が分らぬ、たとひ光明に接しても、 何に名號を耳にし口にするも、 偏照の光明は徐々に我等を照らして我等の宿善を開發 換言せば佛は慈悲の塊にて在すと頂いた時ははや 鳴呼如來大慈の御佛は大悲矜哀の光明の智 遂に此慈父悲母の思召が我等に屆 V 如來の光明に 如來の御 照

である。

のである、

何から何までも慈父悲母の御恩の極まりなき次第

矢張光明名號の慈悲の父母によりて養育せらるくのである、 光明とは因縁和合して信心を生みつけて下さつたが其信心は 攝取光明の中に護念さる、身となったのじやの 號光明の慈父悲母の外縁に護持養育せられて報身の果を結ぶ 大悲無倦 ○父と母が私を生みつけて下されたが、 一たび御慈悲に氣附きたるときは自然に徳號を唱へられ、 りで養育して下さらなんだならば成長する筈がない、名號と の光明に照護せらるし のじ 40 かく信 若し生み付けたばか 心の内因が名

亦

である、 8 には到る處にあらはれてある、此頃も慈光はるかにかよらし の所にも常に慈父悲母の親心が溢れてまします、聖人の御筆 〇かくすべて如來の大慈大悲ならぬはない、 も畢竟如來還相廻向の本願によりて我等に與へ給ふ如來の惠 うと仰せられた、かくすべて如來大慈悲の廻向より他はない。 の徳に歸して衆生濟度の大慈大悲心を生するやらになる、 〇かく報土の眞身を得て大悲の親に遇ひ奉つれば亦我も普賢 ひか 50 夫故和讃に往相廻向の大慈より、 V たるところには、 法喜をうとぞのべたまよい 還相廻向の大悲を それゆへいづれ

せなき悲母の親心を盡くされてある。 現前常來とをからず、 勢至讃に子の母をおもふがごとくにて、 念、子即子壞爛、等、 勢至章云十方如來憐。念衆生,如母,憶。子、大論曰譬如,魚母若不 てまつたである、母の慈悲を説かる」は愚禿鈔上の終に曰く 大安慰を歸命せよの和讃を拜誦するに、慈光の左訓にシ 2 ヒニタトフルナリとあるに其御注意の深きに驚嘆した 5 如來を拜見うたがはず、 かにも適切なる悲母の親心である、勢 衆生佛を憶すれば、 てれ與にやる ハチ

度すべきものを觀そなはして三輪開悟して各益したまふこと 行も及びがたき我等の心を知ろしめす大慈大悲が観そなはす き身なれば地獄は必定すみかぞかしと知れたのはもと何れ 忘恩の罪深きことを慚愧懺悔するの外はない、 心の起るまでがかく罪深き私を哀愍したまふ大慈大悲に滿足 心念に 氷解けて功徳の水となるのである、 より起るのである、 もやるせなき親心をいたときて見れば如何 る、 である、 て度したまふ、 如 意の釋に仰せらる、如く一は衆生の意の如 かくやるせなき親心を承りて見れば我等は 大慈大悲の光明に照さるれ 二には彌陀の意の如く自 何れの行 も及びがた 々此惭愧 にも我不幸 ばてそ煩 在に機の 0 0)

> の父母なり、種種の方便を以て我等が無上の信心を發起せし たてまつる、 しみて慈恩を追懐しつ、啓白し奉る。 めたまへりと、 愧するの外はない、 大に須らく慚愧すべし、 三月十二日先考慈光院七周忌祥月命日 夫故に曰く一切往生の知識等に敬白 釋迦如來は實に是慈悲 0

《遊如上人御一代聞書》

ををしふる人は、阿彌陀如楽にて僕。阿彌陀如來の我をたのめりとも進上いたすべきと申され僕。蓮如上人仰せられ候。此事 らせる、 との御かしへにて候由仰られ候。 るに、物を出すものなり。 され候o今御をしへ候ひとか云べしo鍛冶番匠などに物ををしふ ことを御数へ候人をしりたるかと仰せられ候の 進如上人、 いふべきと仰せられ候時、 阿彌陀如来にて候。阿彌陀如來の我をたの 法敬に對せられ候。今此彌陀をたのめといふ 一大事のことなり。何ぞものなまい 順智なかり 順晉存せずと申 一何たるもの成

易得成就したまふ事なり。 には御同 べきにあらずと 一、凡夫の身にて後生たすかるこはとたと易きとばかり思へ 難中之雖とあれば敷くおこしかたき信なれども、佛智より 心ある べきよし、 いへり。前住上人仰に、 往生ほどの一大事。 仰られ候と云云の 後生一大事と存ずる人 凡夫のほからふ

話

識

# 本誓重願虚しからず

《求道學舍日曜時話》

近角常帽

文に、今日の題は『本誓重願虚しからず』といふのであります。之

虚、衆生稱念。必得"往生?
若不、生者、不、取,,正覺、、彼佛今現在成佛、當知本誓重願不,,故,,所知,,此人,,此人,,是,,也,,也,,此人,,此人,,此人,,此人,,此人,,此人,,此人,,此人,

影の上にある題にしたのであります。此のお言葉は常に申す親鸞聖人の御題にしたのであります。此のお言葉は常に申す親鸞聖人の御と本願の儘をお授けなされた御文がある。其の一句を取りて

能く速に功徳の大資海を滿足せしむ。彼の佛の本願力を觀そなはすに、遇らて空しく過る者なし、

諸方面より色々と深く喜ばせて頂き度いと思ふのでありま皆な此の一點に落ち來るのである。其の極まりの無い味ひを無い。色々の御文を讀ませて貰ふに、何を讀みてもつゞまる所話したのでありますが、如何にも弦を頂くと尊き事極まりが話したのでありますが、如何にも弦を頂くと尊き事極まりが

生を得る事疑び無いと言はれたのである。此の御文が今言ふ た天親菩薩の「莊嚴不虚作住持功德成就」 御開山聖人が一代な喜びなされ、 衆生此の本願を頂いて、 「本誓重願虚しからず、衆生稱念すれば必ず往生を得」である。 其の本願をお建て下された佛が旣に成佛せられてある上は、 た御文であるから何より難有いのであります。其の御文は先 成佛せんに……衆生稱念すれば必ず往生を得」の文である。 同意味である。之をは『論註』の文には叮嚀に書いてあつて、 は、佛の本願力を観そなはすに、遇て空しく過る者無し、能 を取らず」と、 の衆生我が名號を稱へて下十聲に至らん。 先づ第一に此 然聖人よ ふは虚し づ初めに佛の本願をお示し下され 速に功徳の大資海を滿足せしむ」の文であると言はれたと 今當に略して虚空の相にして住持に能はざるを示して、用 て彼の不虚作住持の義を顯す。(乃至)言ふ所の不虚作住持 不虛作住持功德成就とは、葢し大阿彌陀如來の本願力なり。 本願力、 淨土論に曰く。何者か莊嚴不虛作住持功德成就。偈に觀佛 初めに今申した御文をは自分の心に喜ばせて貰うて居る り御付属せられた御文が、 偶無空過者、 作らぬといふ事である。 の御文が開山聖人が法然聖人より 如來の本願に弦に明かに誓はせられてある。 能令速滿足功德大寶海故と言へり。 南無阿彌陀佛々々々と稱へれば、 一今申す如 殊に「行卷」にも引きなされ て、「若し我成佛せんに十方 其の虚しく作らねとい 今の善導大師の 若し生れずば正覺 不虚作住持とい お頂きなされ 往

就と曰ふ。云云。
ず、力虛設ならず。力願相府ふて畢竟して差はず。故に成ず、力虛設ならず。力願相府ふて畢竟して差はず。故に成とに依る。願以て力を成す。力以て願に就く。願徒然ならとは、本藏菩薩の四十八願と、今日阿彌陀如來の自在神力

「願徒然ならず、力虚設ならず」で、阿彌陀如來の本願は徒らのであります。此の文と今の善導大師の「彼佛今現在成佛」の文とは全く意味が同じなのであります。此等の文から頂とく、既に五互が頂いて居る『歎異鈔』の第二章にしても又『執持鈔』の第二章、若いて居る『歎異鈔』の第二章にしても又『執持鈔』の第二章、若いて居る『歎異鈔』の第二章にしても又『執持鈔』の第二章、若いてといる。之等を皆一緒に寄せ集めて今日は御開山のお喜いでなされた如來本願の廣大なるも力を頂かせて貰ほうと思ふのであります。

願不虚云云」と示されてあるのである。此の本願といふ事が願不虚云云」と示されてあるのである。此の本願といふ事となって、『海土論』の御教化より頂くと、先づ最初に「佛の本願力を、は今の御開山聖人へ法然聖人御付屬の善導大師の文にしてもは今の御開山聖人へ法然聖人御付屬の善導大師の文にしてもは今の御開山聖人へ法然聖人御付屬の善導大師の文にしてもなっの御開山聖人へ法然聖人御付屬の善導大師の文にしてもが、の神別の本願の居て下さる以上、我々は助からずには居のの一般の本願の居で下された文である。先づ第一に今の一個では、大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の大の話が筋道の方が主になって來ましたが、つまり如來の善意といる事が、大の話が筋道の方が主になって來ましたが、

無いの て」、 とて、 見やう無き我々に、不可思議なる哉、佛の廣大の思召が顯は も無 つて、 が佛の本願である。 れて下されて の古より盡未來際の末に至る迄、生死の苦を初めとして仕て は死の趣向する處を知らず、 無りせば、 あるから、 りの無い 本願が無けれ 力を觀となばすに」といふ文が一番初めに措いてある。若し 50 つい其 我々は 此の罪深き我々を救はんとて姿を現はし下された。 南無阿彌陀佛と姿を顯はし、南無阿彌陀佛と誓ひを立 とに成つて來るのである。故に『淨土論』にも「佛の本 此の廣大の御示が出て來るのである。本願が一番 天地の間恢廓窃窕浩々茫々として、何れにも手懸 k 生である。 への頂かし 事と思ひ過すのであるが若し此の如來の本願力 本願と言へばもう耳慣れ、言葉慣れが仕て仕舞 は我々の目當てとすべき所も、 此の私を空しく捨てず、此の私を飽迄救はん 開山聖人も 過去は生の從來する處を知らず、未來 て貰ふごく肝心の處は、此の曠刧過古らず、手懸りといふものは人生に一つ 力とすべき所も

いかとうことの本質とうできるといて引って居ると、言のして、一つというという。というというできるというできるというできるというできるというできるというできるというできるというできるというできるというでき

本願、之あればこそ信仰が來るのである。源は無くなつて仕舞ふのである。信仰の起る源は此の如來のと仰せられた。本願をあだおろそかに聞いて居ると、信仰の

於て、如何なるが真の佛であるかといふ事に就いて、眞佛とのである。其の眞實の佛の姿をお示し下された『眞佛土卷』にた於て、――眞佛とは眞實の佛の事を眞佛とお示し下された其處で話が段々廣くなりますが、御開山聖人は『眞佛土卷』

10

眞佛の 五の 大本願 いかに、 陀佛であるとお示し下されてある。 其光明無量なるは無明の 其處で『行卷』には又宣はく。 の私を救ふために現はれ下されたが如來である。眞の佛とは ねとの如來廣大本願の御現はれが佛であるoとの思召であるo 暗に迷へるを照らさんが爲である。 の我 を救はん のお姿の根本は何んであるか。つまり光明も壽命も共に我海に惱めるを救はんが為である。其の光明無量壽命無量の 光明無量壽命無量のお姿で、 故に阿彌陀佛と言へば其の姿其の儘が我々を救ふとの廣 、如來と言へばつまり我々を救ふとのお姿である。此文を引いてお出になるのである。其の思召は何らかと 4 何であるかを示す時には矢張り同じく「觀佛本願力云 惱めるを 救はんが 為である。 のお姿である。 を救はんとある廣大本願の御心である。飽迄見捨て 為に現は 其處で聖人は『眞佛土卷』に於て て下された佛の姿に外ならぬのであ 十方衆生を救うて下さる 其の壽命無量なるは生死 の光明無量壽命無量の も頭 此 4

名けたてまつる。是を他力と曰ふ。云云。 「情なれども二十九有に至らず、何に況や十方群生海、斯の情なれども二十九有に至らず、何に況や十方群生海、斯の順なれば異實の行信を穫る者は心に歡喜多きが故に是を歡喜

此佛を阿彌陀佛と言ふのであるとお示し下されたのである。の衆生は皆悉く攝取して捨てゝ下さらぬのである。是の故にや十方群生海、此者を助け給はぬといふ事は無い。苟も念佛なる。佛の惠みによりて救はれ給ふたのである。如何に況ん抑々龍樹菩薩は初歡喜地の菩薩である。其初地の龍樹菩薩で

ある事をお示し下されたのである。 言ひ換へると阿彌陀佛とは、即ち廣大本願其儘の御現はれて

一つ所に來るのであります。即ち「佛の本願力を觀そなはすに云云」の文である。 を得し ある。故に「本誓重願虚しからず、衆生稱念すれば必ず往生の名姿まします事が何より本願の御成就せられてある確證で 在に成佛したまへり」と御示し下ざれてある。抑一既に此 云ひ のである。 ば他力の法門に於ては我々の頂き處は此の本願の外には無 た本願であり いとも示し下されたのである。之を又後に戻りて頂く時は、 さて斯く つまり何かと言う てある。一念南無阿彌陀佛と頂く者は必ず往生疑ひ無 故に初めの善導大師の御文に於ても「彼の佛今現 南無阿彌陀佛であり、光明である。 時は、抑一如來のお姿と云ひ、 ふん 々を助け h. 為に現 如 現水の して見れ れ下されと 皆な悉く の佛 V

### \_

番親 る。 可思議に思ふ事である。 今てそは明かに其の本願の雪い事が くと、 一寸飛び越えて話しますが、 て遣る瀨なき本願の御力を段々喜ばせに費ほふと思います。 さて除り 御開山聖人の頂かれた上よりいふと、浄土論」の文が一 佛を信ずるといふが其の佛とは 小供の時 いようであるから、 も彼も一 1 6 常に聞いて居た本願力であるけれども、 緒に話すと却て譯が分らぬやう 兎角青年の人が信仰を求めるとなる 之よりは『浄土論』の文を中心とし 私共斯 頂かせて貰へたと質に不 本願 體何であるか。南無阿 力の廣大な事を頂

ふ事を考へるものである。去りながら夫がより以上に説明がてあるか。光明とは一體何處から來るのであるか、など、い根本の問題が解らぬ間は、誰でも佛とは如何、本願とは何んし、如何學問しても皆な水泡になつて仕舞ふのである。此のし、如何を引いてある。所心の本願を頂かぬと、如何に研究 居る者でも、本を讀んて居る間はこんな事を考へた事、質に長 體何處にそんな事質が有るのであらうか。などといふ事を能 度いと思ふのが間違ひて、 簡單に御示し下さる事は無いのである。 を我々に示して下されたのが名號である。 る瀬なき御心を形に御示し下されたのが本願 ならな である。 考へるも より巳上に譯が分る位ならば如來の本願は現はれては のである。 のである。 何であるか。五刧兆歳永刧の修行などいふが 夫れ以上に 私如き生れてより宗教の中に生活して 其者を救はずには措かぬ 知れる位なら南無阿彌 夫れ以上の事を知り 此の外に 其の親の御姿 物は無 院佛と いる遺

無いのである。前には其の支證が南無阿彌陀佛と聞いたつて、確な證據が南無阿彌陀佛であると頂くと、もう何も言ふ事はと仰せ下されてある。彌陀を賴めは佛になる。其の何よりも彌陀を賴めば佛になる。其支證は南無阿彌陀佛よ。

師の御 である。 ちがどつちの證據やら分らぬ。本願の證據に誓ひ下された本願の空しからぬ證據である。 居て下さる事が何よりも南無阿彌陀佛若不生者不取正覺とお 何より本願の出來上 れた處が弦である。今現に彼の佛の成佛下されてある御姿が 話された。如何にも此の方の言はるく通りである。今の善導大 遺る瀨無き御心故、行者を離れて本願は無い。弦が言ふに言 5.5 の證據には本願がある。之ばかりは證據も本意も一緒くちやの證據には本願がある。又本願の證據には名號があり、名號 て話して欲しいなど、言つたは、 本願は行者に届かさずには措かぬといる本願である。届か も本願が我々に屆いて下されぬ時には仕様が無いが、今佛 り立たねo子無しに親と言はれぬ如く、如來の本願は十方の 何處かといふに、 とも示し下されたは卽ち茲である。佛如何に思うて下されて 々頂 夫丈けでは分らぬでないか 本願や名號、 據には本願がある。 は本願は空しくなつて仕舞ふのである。 生きとし生ける者は必ず救はにや措かぬといふあなた ふも名號といふも、 いる弦が有難いのである。故に此の私を離れ かせて貰ふて此の言葉一つで充分腹ふくらせて貰へる 文に「彼佛今現在成佛、 來る。斯く思ふと甞て此の如來本願の事を世間の理屈 ·名號といふも、一つである。つまり 動持鈔 に故に唯も慈悲の一つにさへ 氣づかせて貰へば、 名號や本願、本願や行者、行者や本願。 いやでも應でも我々に届けて敷はにや措 つてある證據である。今弦に佛のお姿の 之ばかりは證據も本意も と言 當知本誓重願不虚云々」と言は 本願の證據には佛があり、 誠に以の外の事であったと つて居つたものが、 本願の奪い 弦になるとどつ て本願は 今では 本願 處 佛 衆成かはぬ 0

造る瀨なき御心が頂かれるといふものである。の本願の外には無いのである。此の本願があればこそ如來のれぬ有難い處である。何處から何う頂いても結局頂き處は此

力が本である。『歎異鈔』の初めにも、の本願力を觀そなはすに云云。」――色々申しますが結局本願さて話が前に戻りますが、今の『淨土論』の御文に頭から「佛

彌陀の誓願不思議に助けられて参らせて云云。

他力の教えは本願から言ひ出すより外に言ひ出し様は無いの大に言ひて見ようは無いのである。法藏菩薩は此の願を言ひ外に言ひて見ようは無いのである。法藏菩薩は此の願を言ひ外に言ひて見ようは無いのである。法藏菩薩は此の願を言ひ外に言ひて見ようは無いのである。法蔵菩薩は此の願を言ひ外に言ひて見ようは無いのである。法蔵菩薩は此の願を言ひ表し、も傳へ下されたが本願である。斯とは登上の説明である。『正信偈』には宣はく、

法職菩薩因位の時、世自在王佛の所に在しまして、諸佛浄

は宣はく。
は此の本願が初めであると申すのである。又『自然法爾章』にかの本願が初めであると申すのである。又『自然法爾章』にか」と仰せられてある。「ハジメテ」とは我々が救はれる初め御開山聖人は此の建立の字に左訓を施して、「ハジメテタテ

ふ。云云。

抑"如 來本願の初めは、此の罪惡の者を救はんといふ、此

の大悲大願が始めである。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めである。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めである。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めてある。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めてある。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めてある。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めてある。もう弦になれば廣大とも廣大ともの大悲大願が始めてある。

権て此の不思議の本願海は何如にして信ずるのはあるか。 ・ 本の胸の中へ、如來の方より至り届いて下さる。『觀經』の が廻向である。此方が信ずるの修業するのと、此方の方で何うが廻向である。此方が信ずるの修業するのと、此方の方で何うが廻向である。此方が信ずるの修業するのと、此方の方で何うが廻向である。とが本願力廻向である。之が本願力廻向である。と、如來の遺る瀨なき思いをは此方の方で何う到らせて下さる。之が本願力廻向である。其の本願力廻向を 到らせて下さる。之が本願力廻向である。其の本願力廻向を 別らせて下さる。之が本願力廻向である。其の本願力廻向を 力」の觀の字に特に力を入れて御示下されてある。『觀經』の 力」の觀の字に特に力を入れて御示下されてある。『觀經』の

弾業成したまへるひとを觀ずべし。 欄陀佛此を去ること遠からず、汝當に繋念して諦に彼國の 個の時世尊章提希に告げたまはく、汝今知るやいなや、阿

御示し下されてといる御文がある。此の觀の字を御開山聖人は『化身土卷』にといる御文がある。此の觀の字を御開山聖人は『化身土卷』に

「願入彌陀界歸依合掌禮」の文をも引きなされてを非常に重く御覽なされた故『愚禿鈔』の中には又善導のも無くなつたのが觀知したのである。御開山聖人は此の觀のと仰せられてある。觀知するとは觀じ知るのである。觀し知と仰せられてある。觀知するとは觀じ知るのである。觀し知本願成就の盡十方無碍光如來を觀知すべしとなり。

觀入彌陀阿界 歸依合掌禮

されたのである。
とお記しなされてある。夫れ程迄に此の觀の字を重く御覧な

も罪業も、皆ちゃんと佛は見そなはし置いて下されてあるのはかりである。此の私が罪の深い事も迷ひの深い事も、苦惱 そなはし知し召し下さるのである。我々の方は其の廣大の知 字に「みそなはす」と假名を附けられた。此の觀そなはすとも 廻向の御力がある。此の御力がある故に信ぜざるを得ず、 て、 讀み下されたが質に難有い。如來の本願力を觀知する信知す しく過る者なし、 てある。もう此の本願力が觀そなはし下さる上は、一遇うて空 るといふのは、我々が觀知し信知するのではなく、如來の方よ がざるを得ぬのである。で御開山聖人は「觀佛本願力」の觀の の力では更に無い し召し下さる御意を仰ぎ、 こ、一點の疑ひも無くなれるといふは何うかといふに、さて夫れ程迄に如來の本願力を明かに信じ明か に 信 來を觀じ如來を知るのでは無くて、如來の方より我々を見 我々を知し召し、觀そなはし下さるのである。我々の方より 能く速に功徳の大資海を滿足せしむ」であ 如來の方より此方へ向つて下さる本願力
べくなれるといふは何らかといふに、此方 其の見そなはし下さるち力を頂く 仰

> 悲慈の中に引き入れて下さるのである。 悲慈の中に引き入れて下さるのである。 な。 功徳の大寶海が滿足する源は、此の如來の本願力の源が我々罪惡の者の胸中に聞えて下されてある。何もかも皆な此の本願力が强い故、空しく過ごさしめ給はねのである。此の光に遇ふ者は空しくせねとの本願の惠みはねのである。此の光に遇ふ者は空しくせねとの本願の惠みは、空しく過る者は一人も無い。皆な悉く本願力の廻向で超る。功徳の大寶海が滿足する源は、此の如來の本願海がある。

すぐ~も「佛の本願力を観そなはすに」の一句にある。如何なる境遇如何なる場合であらうと、如來の本願力の觀そなはしすしまさぬ處、如來御廻向のましまさぬ所はひと所も無い。ましまさぬ處、如來御廻向のましまさぬ所はひと所も無い。ましまさぬ處、如來御廻向のましまさぬ所はひと所も無い。まを能く聞かねばならぬのである。先きに申した御開山 聖弦を能く 聞かねばならみのである。先きに申した御開山 聖弦を能く 聞かねばならみのである。先きに申した御開山 聖弦を能く 聞かねばならなすが、我々が満足させて貰ふ源は反悲慈の中に引き入れて下さるのである。

---

された處は例の『歎異鈔』の次に其の本願力の遣る瀨なき所を最も强く明かに御示し下

る。『行卷』に法然聖人『選擇集』の一部に御示し下された所が皆な此の一句に外ならぬのてあれた本願の根底が此の一句である。夫故振り反へると、『行卷』の御文である。是れ實に本願の正意、大悲の胸を痛めさせら善人なをもて往生をとく、いはんや惡人をや。

の文を御引きなされたは何であるか。『歎異鈔』にの文を御引きなされたは何であるか。『歎異鈔』に商無阿彌陀佛。往生之業念佛爲本。

きなり。云云。と、よきひとのおほせをからふりて信ずる外に別の仔細なましてはんべらんはおほきなるあやまりなり。(中略)親鸞等をもしりたるらんと、こくろにくくおぼしめしておはしたかるに念佛よりほかに往生のみちをも存知し、また法文

悪人の念佛の仰せを頂くばかりであると御示し下されたのでいい。 はいののである。 からのでは、此の念佛を頂いて喜ぶ外に別の仔細は無いのである。 強能に於さてはよさ人法然聖人より「往生之業念佛為本」と親鸞に於さてはよさ人法然聖人より「往生之業念佛為本」と親鸞に於さてはよさ人法然聖人より「往生之業念佛為本」とある。

かといふに、此の文を引いて次に『行卷』には如何に御示し下されてある

大資海に歸して念佛成佛すべし。云云。名るなり。大小の聖人、輕重の惡人皆な同じく齋しく選擇明に知りぬ。是れ凡聖自力の行に非ず。故に不廻向の行と

あるが本願念佛の御童であると御示し下されたのである。斯特の衆生、生きとし生ける音は省な悉く救はにやおかんと猶ほ助けるのである、況んや輕重の惡人は勿論念佛成佛する。齋しく選擇大寶海に歸して念佛成佛する。大小乗の聖人でも大小乘の聖人で有らうが、輕重の惡人で有らうが皆な同じく

願の前に一言の言ふ事は無いのである。唯もら此の廣大のお ても皆な悉く救はにや措かぬとある親心を示された本願 有らゆる有象無象緣々蠕動の輩に至る迄、如何なる惡人罪人 悲の遺る瀬無も御 く頂くともう是れ程明かな尊い信 惠みを頂く外は無いのである。 の本願の表はれが南無阿彌陀佛と氣が附けば、 々として河處に一點として目當ての無い我々に向 意から此者に一つの南無阿彌陀佛を與へい 心は 外には無 50 我々は此の本 天地の つて、 其 大間

にも申した御文であるが、『行卷』今の次ぎの御文には宣はが、殊にみ心を惱まさせられたは我々悪人の上である。初め其の本願の思召は如何にと言ふと、大小の聖人とある。

名けたてまつる。是を他力と曰ふ。云云。 特信に歸命すれば攝取して捨てたまはず。故に阿彌陀佛を情なれども二十九有に至らず、何に況んや十方群生海斯の喜地と名く。是を初果に喩る事は、初果の聖者尚ほ睡眠懶爾れば眞實の行信を穫る者は心に歡喜多さが故に、是を歡

御利益に預るのであるとお知せ下されたのである。又此の度も自分の力で助かられたのでは無い。長々の自力の心を翻して此の彌陀の本願に歸して救ひに遇はれたのである。泯んや東の菩薩達でも惠みに救はれると、睡眠懶惰なれども二十九乗の菩薩達でも惠みに救はれると、睡眠懶惰なれども二十九種樹菩薩は大乗初歡喜地の菩薩である。其の龍樹菩薩でさへ龍樹菩薩は大乗初歡喜地の菩薩である。其の龍樹菩薩でさへ

は、 こうないです。 「は、 こうでは、 こうでは、 こうでは、 こうでは、 原海は二乗雑善の中下の屍骸を宿えず、何に況んや人天虚びは小乗の聖者の事に就きて同じく『行卷』には、 こうでは、 こうでき

おらんが る。 たかと ような善人すら捨てず、大乗の聖人さへ捨て給はぬ本願であ皆な悉く見捨てずに救ひ給はるのである。斯くの如く二乗の の中に かつて置き給ふ事が有らうか、といふのが今の『歎異鈔』の「善 心の屍骸を大悲の本願が見捨て、置き給ふ事が有るものか。 達でも皆な救ひ給ふのである。 迄の善根は間に合はぬ。皆な悉く打ち捨て、偏に如來の大悲 此の度びは小乗の聖人である。二乗といふ佛に從ひ て置き給ふ事が有るものか。抑々佛が何の爲めに出現下され である。 のである、況んや我々悪人は猶ほの事救はずには置き給はぬ のでありますが、 人なほ以つて往生をとぐ、 如來の本願である。其の本願は大小の聖人をすら助け給ふ 以上は近頃喜ばせて貰うて居る處を思ひ出す儘にお話した 況ん 救はれ給ふのである。 いふんに、 爲めである。 や我々如き仕て見やうなき罪深き者を何うして放つ 縁覺の聖者達でも、 此の迷うて居るや互、罪深き我々をも救ひ下 要するに他力の頂き所は唯一つ、其の一つ 其佛の本願が何らして此の罪人惡人を 況んや悪人をや」の文であります 如來の本願は二乗のような聖人 況んや人天の虚假邪偽雑毒雑 ~頂かせて費はねばならぬの 此の如來の本願に遇 法を聞 へば今

ついて肝要なからである。 信上人云云とあるは、能く!~弦の處が如來の本願力廻向に能々本願寺の聖人黑谷の先德(法然聖人)より御相承とて、如

き、ちかくは釋尊出世の金言に違せり。………いはんや善人をやと。このこととをくば彌陀の本願にそむいはんや善人をやと。このこととをくば彌陀の本願にそむ、

悪人猶ほ以て往生す、況んや善人をやなど、言つて居るの悪人猶ほ以て往生す、況んや善人をやと言ふ時は一應は最もらしら助けて下さる、況んや善人をやと言ふ時は一應は最もらしく聞えるけれども、此事遠くば彌陀の本願に背き、近くば釋く聞えるけれども、此事遠くば彌陀の本願に背き、近くば釋し世の本意にあべこべである。肝心の親の大悲の大もとを

其の凡 かる は宣はく 本願は全く以て凡夫の爲である。法然聖人の『選擇集』の上に 爲めでは無い。 め度いが爲めばかりの御苦勢である。全く以て聖人や善人の の御苦勞、六度萬行の堪忍は、此の凡夫をして出離を得せし 御建て下されて、 ながら凡夫出要のためなり。またく聖人のためにあらず。 開 しかれば凡夫本願に乗じて報土に往生すべき正機なり。 ……そのゆへは五切思惟の劬勢六度萬行の堪忍、 知れぬが、凡夫に至りては全く其の道が堪を果てしある。 山聖人は茲に思ひ切りお示し下された。抑佛が本願を 夫を助け度いが為めばかりの御苦勞であれば、彌陀の 聖人や善人は或は自分の力で助かる事が有る 其の本願の生起本末の大もとたる五刧思惟 しかし

浄土宗の意本凡夫の爲めにして、乗て聖人の爲めなり。云云

本願寺の聖人黑谷の先徳より御相承とて、

如信上人おほせ

総一人が爲なりけり」とお喜びなされたは、即ち弦をお頂き ある。御開山聖人が「彌陀の五刧思惟の願を案ずるに、偏に親 往生すべき正機なり」。 弦になると本願の正意は獺々明かである。今の『口傳鈔』の初 今の「口傳鈔」の文には續けて なされたのである。弦は凡夫が頂く可き處なのである。 たは、即ち弦である。 めに、「本願寺の聖人黑谷の先德より御相承」とお示し下され して見れば、「凡夫本願に乗じて報土に 本願の正意は凡夫の往生が本意で 循ほ

……凡夫も往生しかたかるべくは、願慮設なるべし、力

徙然なるべしo.....

佛の慈悲である。然るに「凡夫若し往生難かる可くば願虚設 何の力も無き者に向つて、 何うも何處から話しても、話は弦に落つて來るのである。抑 も見通して下さるが佛のお意である。:佛の廻向といふは我 爲めばかりの御骨折である。是程張りつめた佛のお意に遇以唯凡夫を救ひ度い爲めの御苦勞、唯此の惡人の私を救ひ度い はした迄になつて仕舞ふのである。斯くの如く佛の本願力は舞ふのである。六度萬行も永刼の御苦勞も皆な虚しく心を煩 ば五刧の思惟兆載の修業も何になるか。皆徒ら事になつて仕 なるべし、力徒然なるべし」 々上來申すが如く佛のお意は、我々苦しんで居る者を何處迄 行者行者や本願」とお示し下された處が弦である。仕舞ふ譯である。茲は即ち先程も申した『執持鈔』の ながら、之が頂けなかつたら夫程の佛のお意も水泡になつて では無い。 如來本願の上より言うと、 兹は即ち先程も申した『執持鈔』の「本願 如來の親心を現はして下さるが、 - 此等のお言葉は理屈で頂くの 凡夫を助くる能はずん 次に、 4

> すの が聖人の胸に徹してお喜びなされた様が頂かれるのでありま喜びなされたと申す事であるが、如何にも十刧以來といる事 ある。法然聖人は凡歷十却の文に至りて、常に涙を流してお かるに力願相加して……正覺をとなへて今に十切なり」で つまり此の本願成就を證據立て下されたものである。故に「し れてある何よりの證據でる。如來のお姿の現はさせられたは、 如來の十 切が現はれて下されたのが、本願の出來上り下さ 成すってれによりて正覺をとなへていまに十切なり。…… ・・しかるに力願あひ加して十方衆生のために大億益を

難が彼の佛旣に成佛して滅度を取り給ふとするか、否かと尋 現在に成佛したまへり」とあるが、丁度此の十切である。 此の現在西方に説法してお出下さるとお示し下されたが空な ねられる處がある。之に答へて釋尊が、「彼の佛今已に成佛し なると我々『大經』を拜讀するに、 今現に西方で説法しても出下さる」とも示しなされてある。 此の本願を聞くと我々は之を頂かずには居られぬのである。 に待ちて下さるのである。其の遺る瀨無きお心が本願である。 お言葉では無い。今現に遣る瀨無き思ひを持つて我々を西方 て現に西方にまします。成佛し給ふて以來旣に十刧である。 人御付屬の文に「彼佛今現在成佛云云」とある、此の「彼の佛今 話が色々になりますが、初めに申した御開山聖人へ法然聖 話が横に行きますが、西山の安心を十刧安心といふのは何 四十八願が濟んだあとで阿 弦に

出來てあると思ふのが十却安心である。十刧の昔に我が安心 故であるか。十刧安心といふのは、十刧の昔に我が往生は既に

能く られてあるといふ頂き方では、此の罪惡の者を殊に哀はれみ 導さにより此の度び生々世々の初事に此の廣大の親心に氣が親の御親心をは今日迄知らずに居たのである。夫が廣大の御をかけ、夫程のお育てに預つて居りながら、其の遣る瀨無き は自 との信の一念である。 氣附き、今迄は實に相濟まねと弱々身に知られた一念がまこ 思うて居つた事が質に何とも申譯が無い。此の初めて親心に ~ \$2 給ふといふ本願の遣る漸無き御親心は頂けぬのである。 ある。夫では親の御親心を頂いたとは言へぬのである。 の昔に佛に成るよう決めて置いて下さるのであるといふ頂き 世の業報で猶ほ迷うて居るが、 750 た親の御親心を頂かぬ事には、 既に出 いて見れば、 では、 のである。 敬はつて居る。去りながら其の弦迄親が育て上げて下さ 分の身を見れば<br />
手足は動き、 此の廣大の本願の親心を聞いた一念には、 來てあるといふのでは、其の長々十切の間待つて居 親は我々を育て上げるのが親ぢゃといふと同じで 今迄斯程廣大の御念力とも知らず、 夫と同じく我々は十切の昔より夫程の御苦勞 の御親心を頂くといふ事が無い。我々は過古 先きの十切の昔に我が往生ははや定め 往生の一事に於ては既に疾く 口はもの言ひ、 親のお悲慈が頂けたとは言 色々の事も 十切以來の 彼れ是れ 我々

> らずやの…… ……これを證する恒沙の諸佛の證誠あに無虚妄の説にあ

言になって仕舞ふのである。 十方恒沙の諸佛がちやんと 證據に 立つて 居て下さるのてあ る。若し凡夫往生が出來ぬならば、 恒沙の諸佛の部誠は皆虚

………しかれば御釋にも一切善悪凡夫得生者とらのたま

~ bo.....

之も一切善惡の凡夫とあるから善人も惡人もなべての御慈悲 ある。此の一切善悪凡夫の文は『執持鈔』にも引かれてある。 然れば既に善導大師の御釋にも一切善惡の凡夫が阿彌陀佛 かといふに然うで無い。次には の大願業力に乗じて往生するのだとも示し下されてあるので

270 す 悪凡夫いかてか往生せざらん。しかれば善人なをもて往生り。かるがゆへに傍機たる善凡夫なを住生せば、正機たる ……これも惡凡夫を本として善凡夫をかたはらにかねた いかにいはんや悪人をやといふべしとおほせてとあり

生す。如何に況んや悪人をやである。之が本願の正意ぢやと 善人は傍機である。悪人が正機である。故に善人なを以て往 ち示し下されたのである。 如何にも難有い御文であります。

味いが其の儘現はれたのが『歎異鈔』の第二章であります。『歎 句を頂けば、もう外に他力信仰の味ひは無いのである。弦の さて上來申すが如く「佛の本願力を觀そなはすに云云」の一

ば「佛の本願力を觀そなはすに、遇らて空しく過る者無し」と すれば必ず往生を得」と頂いた處である。又『論註』の文で言へ

いた處である。循ほ『口傳鈔』の御文には綴けて、

お待ち受けは偏に自分一人の為であつたかと頂かざるを 得

此の一念が「當に知るべし本誓重願虚しからず、衆生稱念

異鈔』第二章は何うかといふに、

佛説まてとにおはしまさば云云。 はしまさば、 釋奪の說教虚言なるべ

尊の である。 を頂かぬ事に ば 陀の本願は空しくなつて仕舞ふと仰せ下されたのである。 聖人の仰に僞が無い上は、此の親鸞の頂いた處にも誤りが有 取りついで下され 3 らう筈が無い。若し親鸞の頂いた處に誤りが有るならば、 親鸞如き罪深き惡凡夫を救ふとい おほせをかうふりて信ずるほかに別の仔細なさなり。唯念佛して彌陀にたすけられまいらすべしと、よさひとの たか何うかは知らぬが、何も一々文句に當てはめるにも及 のである。之が必ずしも「論註」の御文が本になつて仰せら の如く何も彼も皆な根本の本願カーつを頂く處から出て ぬの何れから頂くも、 仰せに虚言は無い。釋尊の仰せに虚言が無い以上、 ら夫程廣大の本願力であれば、我々は之を頂くまいと思 頂かずには居られ 此の本願がまことなる以上之を知らせて下された釋 は、 た善導、 本願は空しくなつて仕舞ふのである。去り 根本の如來の遺る瀨無き本願の御意 ねのである。其の頂き様はと言 法然の仰せに偽は無 ふのが、 彌陀の本願 5 0 其の法然 の思召 へば、 之を 城 來

であります。

「夫ではあまり簡單である、もつと譯を聞き度い、あらのこうの故、我々の方に於ては唯之を頂くばかりとなるのである。切と種々御苦心下されて、念を入れし、て我々に與へ下さるは、如來の本願の方で五刧思惟と永々御苦勞下され、兆載永猶ほ深く造る瀨無き如來の本願力を頂く上に就いて申せ

萬德圓滿の境であるが、其廣大な萬善萬德が皆な此の南無阿 佛には何が籠つてあるかといふに、佛の境界は言ふ迄も無く にも示し下さる時は誰でも之が頂けぬ者は無い。此の故に如はお救ひに預れぬ事となる。されど南無阿彌陀佛とごく手短 唇精進の者で無けねば出來ね行法である時は、下根下劣の輩 爾陀佛の中にこめさせられてあるのである。『行卷』には宣は の念佛であるとお示し下されてある。 となる時は、破戒無戒の者はお助けより洩れる事になる。又忍 者でも頂かれる、設以一文字知らぬ者でも之を稱へて助か 阿彌陀佛と頂けば善いように仕て置い 何なる罪業深重の者でも、 擇集』中南無阿彌陀佛の廣大な謂れをも示し下され せられてあるかといふに、南無阿彌佛は易い故、破戒 來るのである。 ふのは、まだ本願力の頂 若し持戒清淨の者でなけにや頂かれ 如何なる不幸に居るでも、 き様が足らぬからで 然らば其の南無阿彌陀 て下されたが此の易行 て如何 唯南無 るの『選 無戒 ¥2 3 0

即ち是れ諸の善法を攝し、諸の徳本を具す。極速閩滿眞如大行といふは則ち無碍光如來の名を稱するなり。斯の行は 一質の功徳資海なり。 故に大行と名く。

けられ参すべしと、善き人の仰せを蒙りて信する外に別の仔で仕て置いて下されてあると頂く時は「唯念佛して彌陀に助願に於てお誓ひ下されてあるのである。是れ程迄に本願の方 んで、 南無阿 細なきなり」である。 此方は何も入らぬようにして、之を衆生に與へると本 彌陀佛の一語の中に、 頂くとなると其の南無阿彌陀佛の中に 此程の廣大な境界を皆な入れ込

あるかと、唯其廣大のお意を仰ぎ之を信ずるばかりである。 を夫程迄にしてお救ひ下さるとは如何なる本願の不思議で つてある一々を調べて之を頂くのではない。斯様な罪深さ 其文には曰く 有様につきには『執持鈔』の中に懇切にも示し下さ

ども名利に人師をこのむなり。往生淨土の爲めにはたゝ信 心をさきとす。そのほかをばかへりみざるなり。………… 是非しらず、 邪正もわかねこの身にて、 小慈小悲もなけれ

見れば外事は無い。「往生淨土の爲には唯信心を先さとす、其 も、名利に人師を好むなり」斯の様な淺間しきお互の身にして 「是非知らず、邪正も分かぬ此の身にて、小慈小悲もなけれど より外は無いのである。 の外をばかへりみざるなり」で、大悲の仰せ其儘を唯信ずる

來の御ちかひにまかせたてまつるべきなり。これを他力にからふべきにあらず。まして凡夫の淺智をやかへす!~如 歸したる信心發得の行者といふなりo........ ……往生ほどの一大事、 かぎらず補處の彌勤菩薩を初めとして佛智の不思議をは ひとすぢに如來にまかせたてまつるべし、すべて凡夫 凡夫のはからふべきことにあら

勤菩薩でさへも佛智の不思議は分らぬのである。況んや凡夫 **沈んや惡人をや」の御教化とすつきり一致するのである。何**兹は先きに申した『歎異鈔』の「善人猶ほ以て往生す、如何に の浅智に於てをやてある。之を先程の文でいる時は、大小の として佛智の不思議を計ふ可さにあらず」である。補處の彌 ふに、「すべて凡夫に限らず、補處の彌勤菩薩を初め

> る。 は無 確でさへも恵みに救はれる。如何に況んや凡夫淺智のや互ひ 樹菩薩でさへも惠みに救はる、時は、廿九有に至らぬのであ 聖人てさへも佛の境界は解らぬ。況 して佛智の不思議を計ふ可きで無い。 が此の廣大の本願に洩れる事があるものかといふ事になるの である。之を今度はも一歩進めて、補處の彌勤菩薩を初めと 如何に況んや凡夫淺智のも互に於てをやてある。 いのである。之をも一つ言以換 ふる時は、 んや凡夫のお互に解る事 一『大經』には宣は 初果の聖者 龍樹菩

唯佛のみ獨り切かに丁りたまへり。 來の智慧海は深廣にして涯底無し。二乗の測る所にあらず 聲聞或は菩薩、能く聖心を究むるもの莫し。 より盲ねたるもの、行きて人を開導せんと欲ふが如し。如 譬へば生れて

到底聲聞菩薩の能く知る所では無いのである。此の廣大の佛 境界は唯不思議といふの外は無い。其の不思議の佛智に計は とするが如してある。如來の智慧海は深廣にして涯底が無い。 のである。 爾勤菩薩を始めとして如何なる聲聞菩薩も佛のも心は分らぬ てある。『和語』に 彌勤菩薩も龍樹菩薩も二乗も往生するより外は無いの 其の有様は生れて盲ねなる者行きて人を開導せん

境界は分られるの故『大經』で佛の大願を聞き救ひに遇はれ たのである。彌勤菩薩すら既に此の斯の如してある。 五十六億七千萬歳すると佛になられる彌勤菩薩も、迚も佛の まてとの信心うるひとは、このたびさとりをひらくべし。 五十六億七千萬、 願勤菩薩はとしをへん、 何に

## 循ほ『執持鈔』には續けて

ゆくべしともさだむべからず。故聖人のおほせに、源空があ は明師にあひたてまつらでやみなましかば、 佛するが地獄の業たるをいつはりて、往生淨土の業因ぞと わたくしのちからにあらず。たとひ願陀の佛智に歸して念 取不捨のことはりをむねにをさめ、生死のはなれがたさを るにいま聖人の御化道にあづかりて彌陀の本願をきし、攝 たてまつらずば、われら凡夫がならず地獄におつべしてしか ところへまいるべしとおもふなり。このたび善智識にあい りしうへは、たとへ地獄なりとも故聖人のわたらせたまふ らんところへゆかんとおもはるべしとたしかにうけたまは といふともさらにくやしむちもひあるべからず。そのゆべ 師とともにおつべし。されば地獄なりといふとも故聖人の なれ、 ……さればわれとして淨土へまいるべしとも、又地は たらせたまふところへまいらんとおもひかためたれば されたてまつりて、 べかりつる身なるがゆへにとなり。しかるに善知識にす 人さづけたまふにすかされまいらせて、われ地獄におつ 浄土のむまれがたきを一定と期すること、さらに 惡道へゆかばひとりゆくべからず、 決定悪道へゆ

ゆかんと思はるべし」 善悪の生所わたくしのさだむるところにあらずとい り。これ自力をすて、他力に歸するすがたなり。 2

事故、 墮ちるといふとも、師のお伴をすると思へば、是程の滿足は 足は無い。世間の上で滿足といふと、あれも思ふやうに是れ である。斯く頂いた一念には、もう滿足と言つても是程の滿とも故聖人の渡らせ給ふ處へ参るべし」と御決定なされたの いち互が、此の廣大の敎化に接した時には、もう何らの斯らの所へ行くのぢやぞ」とお示し下されたのである。仕樣の無 と思へと言ふのは、此の源空が本願の仰せ通りを頂いて言ふ して心配するには及ばぬぞ。 無いのである。其故は「此の度び善智識に遇い奉らずは、我等 病氣で滿足、不幸ならば不幸で滿足なのである。設い地獄へ **墮つといふとも更に悔む思ひある可らず」である。病氣なら** うて居るけれども、信仰上の滿足になると、たとひ「地獄に も思ふやうにと、凡て物事が思ふやうになるのが滿足だと思 の計ひは言うては居られぬ。言下に御開山は て行く事故、 あらずである。 の無い身であつたのである。夫が此度び善智識の教化により て彌陀の本願を承はり、往生一定と期する事、全く私の力に 夫必ず地獄に堕つ可し」である。もとり 、事故、源空が行く處へ行けば、つまり本願の仰せ通り源空自身が言ふのでは無い。源空自身が本願に救はれ 難い御教化である。「聖人の仰せには源空が在らん處へ のでは無いぞ。本誓重願虚しからずとある上は決 弦の處は何程申しても言葉に角が立 實に遠慮の無い御教化であるの他 此の源空が自分の行く所へ行く 地獄より外行場 「設へ地獄なり つば

智識の仰 て見れば、もう親様の方で何事もちゃんと善い様に御心配下るかと頂かずには居られぬのである。此の廣大の御意を聞い の御意を承はつてみれば、頂くも頂かぬも無い、如何にも此 發の一念である。此の一念に所謂「能令速滿足、功德大寶海」 弦に目が醒めて見れば、此方で彼是れ言ふては居られぬ。 あ されて、唯頂くばかりに仕て置いて下されてあつたのである。 の仕様の無い私一人の為めに夫程迄に御苦勞下されたのであ に今は此の地獄 地獄は一定の身であれば質に悔む思ひは無いのである。然る る。設以此の仰せ通りを頂いて地獄に墮ちた處が、 悲に滿足させて貰ひ、 無いのである。設へ生きようと死なうと、乃至地獄へおちよ である。何が滿足と言つても此のお慈悲を頂いた程の滿足は **徳**迄を頂くのである、 大資海中に生れさせて費ひ、盐十方無碍の光明に一味にして、 一切衆生を利益する普賢の徳を修し、蘭林遊戯の還相廻向の 偖て斯くの如く段々頂いて來る時は、もうち互に於ては善 り、迚も御文にある程の味ひは充分に言へぬのであります。 ばかりに本願の御苦勞と承はるのである。此の廣大の本願 難有やり もら此の已上の滿足は無いのである。斯くて一代御慈 ~と唯仰せのまに! 一定の身を初めより御存知で、 本願の仰せ通りを頂くより外は無いのであ 質に無限大悲の本願であります。(二月 生命畢れば彌々今度は真如一實の功德 ~打ち任かせた一念が信樂開 此者を救ひ度

> 行 融 Ŀ 人

旅にてよめる中に

旅ごろもかな けふは野べあすは山路と浮雲のゆくへもしらぬ

に浪の音する ゆきくれしあまの苦屋の草まくらねらすはかり

草まくら露にちさりをむすぶ夜は月ぞ今宵のあ ひやどりなる

房のとほやま旅衣さて見るべくもしらわりさ浪のうへなる安

無谷に脂て

ていにしてかかけしものか黒だにのやみをてら し法の燈火

知恩院にありけるころ

き世なり 隠れてもひれるすかけのみゆる哉浮藻の下もう けり

四行のこげ清水を見て

あはれ むよしもかな その集ばかりもいにしへのひとの心をく

高野山にのぼりける時

たか つかしきかな の山その曉ときくからにかねのおとさへな

STATE OF

讃

仰

### 蓮 御

H

る。信。も。證。讀。人。は。さ。横。た。一。 、心。の。文。し。の。趣。す。た。る。軒。閑。 然を。を。類。た。絶。味。な。流。後。屋。版。 0 0 72 3 17 作 も一御 まか 5 0 n 文しは ひて御は 通 72 でもなけ 其 4 名の示す 傳道 御 文 0 のれ は學問 由 な 加 3 は 1 御 る。祖の情のなっかっきってつ世の森ののでつる。師の要くの朝の拙のあったの、てつあの御。聖の本の道の夕の書のスのトの作のは 沙 32 を察して 烈なる 文章で たも 御の聖のをの道の夕の書のるのよの悠のはのつの 親の人の取の如の動のでの、その今のなのでの 切の流の人の行のあの背のにのとのいるののののでである。まのいるのである。 0 水道 3 あ T 17 0 のののであっているのであってっている。 作 T 3 あ 6 論 れ議晶の数の百の数・との親のなの自のいのがの獨のた解でしなのあの行のにの意のもの然のるの背のなの 0 0 れ変 T 其て釋 あっ唯つるっ信。拜っ聖の書ののっくの景のるっ

照らし後を以て前を照らし前後照應して一部全體を を仰せられ候、又百遍これをみれば、義理をのづから と仰せられ候、又百遍これをみれば、義理をのづから と仰せられ候、又百遍これをみれば、義理をのづから とのとくていろうべし、その上にて師傳口業はある。 とのでとくていろうべし、その上にて師傳口業はある。 とのでとくていろうべし、その上にて師傳口業はある。 とのでとくていろうべし、その上にて師傳口業はある。 とのでとくている方でし、その上にて師傳口業はある。 とのでとくている方でし、その上にて師傳口業はある。 力不肖なる私とて梅花の妙味 然とし を伺 のºる きに な せ T Ŧ. ず され 精º 7 御趣 全 贴 證此 要の始れ ふに な 的 け 歌喜讃 て亡 T をのたのは 2 學 意は蓮如上人御自身の御言葉亦御 かっはっ一 就て 通 究的 たであらう 『御文』とい す やれ みo祖o番 CK 4 尤の とて を鑑賞 は は 4 T 17 花辨だ の念愈 カン 0 解釋する者が多 3 次第である、そこで て、百ある。 背景 まら n 8 文』の背景をの ふる + これと私見 か先づ始に之を伺 せ の花等だ た 5 あ りと誤 を描 分なる 4 る識 T 0 るものできると思は 恰も窓 < は V を見る て見 つた 蓮 教へる 御 とは 如 0 V を立てるよ を同一では 雄遊だの雌 の横斜の馥 まさる 上人 かけ 0 72 をつをつる ら其 由 者 十0根0人 此 V 來 にの據のい 一個 ひた 如 と希 17 0 かねなれ しっと 尊 ので T しっとって 文五 何 文と御 なる 6 V 望するとである。 V T ある、所 疏 郁 有難 と思 の眞 3 なからうか、 帖 だとも及ぶ たる梅 御趣 7 だ \_(御 前 の上 V もの漢のの 3 のと分解 B を以て後を 意で御か 趣 から頂 つて を詳 かい 4 の°和°思 ---为言 花を賞 代記聞 味が索 を000召 從 たけ 當 17 な N 微 L 來 にの数のあ V 0

00 20 30 誰 てつ 30 分0 る。 様0 と何の 示。 10 下。

そ、人、の、其、其、れのでの 0). %。简 た軸、六要鈔字 、十のものを聞易、 をかなされ候、フ ものも聞易、 て科 注 敬坊 120 明易く、やがてれているのでよれ候 がて心得いるのを百 一覧に候て、 やいえい にきない 百

御のち あ 75 40 とけ 勘 5 41. 1: 111 2 寺 仰 は 17 ^ \$ 間、肝要のはなれ候、など仰られ 111 3 36 北殿 かろ機 候 40 を 御の 今れ かっ こととやや こしみ 候、 上り 12 ---代 36 ものを聞く をやがてし 0 3 でほしめ やが 文等をも 劉 して連 てけし くうちに L P近年は御 ふ様に 如 6 候 上 る退屈 いやうに 人仰 南 御 3 沙汰 ことばすくなに 51 3 あそば L 0 候、 候、 \* 是を人 を聞き

5 ic 文 思 12 ふんれられ 南 A. 5 夫 往 大きなる誤な 生 一の鏡な 6 9 御文の上 -1-42 法門 年 ac. ある ~" 4

安っしっとっ異っ味っるっとっは 等 をの佛のるのをのはの、はのはの 明O目OのC起C目O此O詞Oる 御 をの危っしつもの時の師べ 平 にの中の機のてのあのは るに売って 独 しの天のてつ麻っての時の人のとたったのたのあっかっちの勢のので 0 文に いっかっつ。敵のれののの破のあ 御のがったっれっねっ然の後のるようでかったの、たっというないというないというないというないというないというないない。 邪oの°意°加°申°狗°の°上 ての風いたの徒の宗の力のたの一 のの正のかの酸の肺の衰ののの、の てつ意の挽のちの々の微っての蓮の思 あのの回ったののののあの知の召

71

しか絶先。 まれる十、 21 にあいて立らいはじめ し、聖らめて かの る事を遺伝の大変を諸っている事を遺伝の大変を諸っている事を遺伝の大変を諸っている。 '恨'志' 方 に、に、類 題。思。に、 されて、といっと 常"如"一" に「何。宗 念し、の、題、て、中、

要文を カン の銘 3 12 つく 览正 釋を披閱し b 72 初 まへ 曆 0 5 て、 比よ 是れ凡 5 末生 末代 の肝府 の劣機 燈な を撰取 17 盛み 6 偏 して T 21 經 濁 世の数通 論 章疏 目の

德記

叉『御文』 3 3 三帖に 異執の何 足な 0 72 0 等 り(『遺徳記』) 0 てあ 分 載 0) 0) 上で頂 不正 別もなく、 するところ 3 義 を破 V T 、ただとなふれば助かっの善知識だのみ、世へのを知識だのみ、世のが、 のか世蔵 海正意を知るとばかり 間する 間 流拜 を御 布 まず 6 す 述べる るとこ 秘 ST 31

就て 診り ても誤 所 3 な 弘 为言 物に 解 甚 3 V V -3 0 12 0 0 されば みに因 72 13 至 口 2 師 當 3 さな 誤 T 0 流 誤 17 教導 香幣が 其光 始 8 0 6 0 水導御女 あつて蓮町 は加 を隠り 2 2 3 T 美 安心を論ず To 6 を隠くす 認 盡 なり 0 易 びと難、 三紫意 5 せり V と難 を 砂 至つて 様に云 師 V 0 たすな 業 の御 5 また法 是れ とが 心以 未だ足らざる 0 異解 一變 ふて 思 みな祖 あ 2 召 かにづ から を せ おる りと思 2 古來『御 上世といる。 7 0 0 交 所 3 3 6 だてとは を忌 3 8 8 口 0) 御文を 文と齟 稱 5 0 文元に いは 2 づ 酱 弘 to n の御

二通を適宜に雜入して第五帖となされたのであるが、之に就 人が之を集めて『五帖』一部となし玉ふた、之を集るにあたり 其長文短文によらず、各一紙づつに寫して別々に是を封じて 御撰者の奥書し玉はざる御意に背かん事の憚りあればとて、 蓮師の御直弟の寫本には年月等の奥書ありて年月次第のあき て少し申しておかねばならぬことがある、 順序に基いて一帖より四帖となられた、奥書のなきもの二十 て蓮如上人の奥書ありて年月次第のあさらかなるものは れ、是を混雑せしめて御手に任せて一通づつを取り、次第に軍 らかなるもあつた、されど若し之に從て次弟を立つるときは 者の奥書はなけれども、 一器に納め、 全體『御文』は蓮如上人の御孫即ち實如上人の御子の圓如上 最後に開目し給ひて一より二十二迄番付をなされ 圓如上人自ら蓮師の御眞影の前に於て閉目なさ 質如上人及び道西、慶聞、法敬等のならぬことがある、二十二通には御撰

ばざる所足らざる處は得るに隨て増訂せんと期してもる。にして第二十二通は常流澗化の御文であつたと云ふことであら、五帖何づれにもろかはなけれども、第五帖は寺院のである、五帖何づれにもろかはなけれども、第五帖は寺院に於ても在家に於ても最多く拜讀して法味を頂かさせてもらに於ても石家に於ても最多く拜讀して法味を頂かさせてもらに於ても石家に於ても最多く拜讀して法味を頂かさせてもらにがてものするのではあるけれども、淺學寡聞の私なれば其及之をものするのではあるけれども、淺學寡聞の私なれば其及之をものするのではあるけれども、淺學寡聞の私なれば其及之をものするのではあるけれども、淺學寡聞の私なれば其及之をものするのではあるに隨て増訂せんと期してもる。



## 告白

### (前號の續)

聞

了

ばこそと信ずると云。此義如何哉と御尋申上る。局行同士談合致升に、一人は南無阿彌陀佛にて助て費用行同士談合致升に、一人は南無阿彌陀佛にて助て費

しやと仰らる。『御助けと載く斗り、夫が願力の不思議をふしきと信じたの『御助けと載く斗り、夫が願力の不思議をふしきと信じたの仰に夫は同じ事じや。成就の方からいへば南無阿彌陀佛に

仰に想ふじゃ。凡夫といふは生てより死ぬるまで三途の業地、其時は水なめた様に聞て居りましたが、今私しが其場へ至りました。是は私しが罪作りながら知らずに其場へ至りました。是は私しが罪作りながら知らずに居まする事を御知らせ被下罪で御座有升るかと御喜申を記する事を御知らせ被下罪で御座有升るかと御喜か

より夘の毛の先ほども無い身を、夫を知らずに居るが凡夫じ

有難ふ御座有升。善知識の御化導より、火の空の上の有難ふ御座有升。善知識の御化導より、火の空の上の相波りは此私が日々の所作と思ひ知らせて戴きました。

に、其町内其村をよく~~吟味して見よと仰られ候。仰にそふじや。本眞に國に一人郡に一人の仕合者じやほど

無有御座有升。此の年に及び如此の仕合者と御育に預 がお恥かしやとざんぎする斗り、此ざんぎの心が有等 がお恥かしやとざんぎする斗り、此ざんぎの心が有等 で御ざり升かと御尋申上る。

仰に、慚愧の念はなけねばならぬ。極樂へ参りても殘る。 のに、慚愧の念はなけねばならぬ。極樂へ参りても殘る。

仰に随分からだを大切にいとふて御慈悲を相續せよと仰彼

下涙ながらに立歸る。

傍に居る若人の聞とられ候趣誠に御大切成事なり。
ニイノ村の又樣と二人御面を拜んで居ましたれば、長工月十日、香樹院樣御臨未にて聲は少も出されず、私と

こぶ計りで吾身が佛に成事を聞のなればよく聞て 還れ との仰に昔は命がけで聞ねばならぬ佛法を、今日樂々と足手は

極樂の本家へかへれの事なるべし。私が思ふに、此歸れは國や所への事では有るまい、

九月十三日妙御教化に、

佛智廻向と云は法職因位の願行が皆我物に成のじや。是での人の通り我身がみぢんも違はねいぜんかきに成ふがや。法の人の通り我身がみぢんも違はねいぜんかきに成ふがや。法の人の通り我身がみぢんも違はねいぜんかきに成ふがや。法の人の通り我身がみぢんも違はねいぜんかきに成ふがや。法の人の通りと云は法職因位の願行が皆我物に成のじや。是で

扨御座果て直に御居間へ参り候所、仰に此程は久ぶり

國へでも下りて居られたか。扱今は何と聞へるやと御尋ね被下候ゆへ、取手も不置申上る。只今ひぜんの御尋ね被下候ゆへ、取手も不置申上る。只今ひぜんの御の行者とは云なりと御聞せ被下、誠に4~夜が明て慥に4~蔵の行者とは云なりと御聞せ被下、誠に無重切の初言を載、千の方者とは云なりと御聞せ被下、誠に無重切の初言を載、千の方者とは云なりと御聞せ被下、誠に無重切の初言を載、千の方者とは云なりと御聞せ被下、誠に無重切の初言を載、千の方とも萬人力ともあどりあがりました。

煎同行兩三輩へ御對話。東都五乘院御講師八十四才上京の砌、遠州金谷宿にて肝

が信じたのじゃ。夫を御文に深く頼と仰られたのじゃ。信ずお信じたのじゃ。夫を御文に深く頼と仰られたのじゃ。信ずみだが五刧永刧の御骨を折て下されたのじゃ。念佛する計で助かるが願力の不思議と云ものじゃ。またも疑て、みだ經で助かるが願力の不思議と云ものじゃ。またも疑て、みだ經で明れも何にもいらぬ。念佛する計りて御助。念佛する計りでは解からに安と云て、中には疑やつが有。安くして吳たいとて

は六ヶ敷事云な念佛すべし。はちつと唱へる。我根機次第唱へよ、御助に違ひない。在家知る事じや。其後は根機のよい者はたんと唱へる。よわい者知ら事じや。其後は根機のよい者はたんと唱へる。よわい者

ない。そんな六ケ敷事云はず一すじにせい出して念佛申せ。近年は六ケ敷云者が有のう。いて見るにおれが半分知た者が

り。 こればかどかきけとまふされさふらふ。 置めることろをきけとなっ、 態がばかどかきけとまふされさふらふ。 監喚のときなにもおなじやう に き か

へほうれしくいさみてまふす念佛なり。

しるにまかせずたしなむ心に他力なり。せずたしなめと御掟なり。こくろにまかせてはさてなり。すなはちこっ、質如上人、さい/ (仰られ候)の洗めこと、わがこくろにまか

は、れなりといへり。信をうる機まれなりといへるこゝろなり。一、御一流の鏡をうけたまはりたるひとはありとも、きょうるひと

矣。(蓮如上人御一代龍間書) に行歩もかなばず、れむたくもあるなり。 たぐわかきときたしなめとしてれー、佛法者まふされ候。 わかきとき佛法はたしなめと僕。としよれ

## 慈光の照護

尾野敏雄

と思つた。
と思つた。
は、其通り精進する勇もなく、寧ろ馬鹿らしいたのであります。其為めに觀經の十六觀法や、善導師の御文たのであります。其為めに觀經の十六觀法や、善導師の御文たのであります。其為めに觀經の十六觀法や、善導師の御文を聞せられたが、其通り精進する勇もなく、寧ろ馬鹿らしいた。
なの信仰は如來を拜見しなければ確立しない様に思て居た。
なの言の作為の神文を聞せられたが、其通り精進する勇もなく、寧ろ馬鹿らしいた。

意しないと脈搏は百六十だからと注意されまして、 が安かてない故さらに大槻圏院で診察を受けますと、ちと注 生には重く言はないと養生しないからですと申しますので、 ましたが、其時滿員ですし、先生も御他行中で御目にかいる事 た。一昨年の九月求道學舍に入舍さして頂く考へで東上致し 浅はかな考へて聖經を讀み、說数を聞いて居たのでありまし 闘争時代で、兎に角佛教の信仰を見らるこか聞いて見よふと なろうか、或は親の犠牲だ僧侶にならうかと共頃烈しき心の 不安悲しみの思いを、 に濱する病人である事に驚いたのです。ひしり 私も喝して金を取る醫師も少くないからと思たのですが、心 になりまして醫師は危篤だと言たのですが、下宿の主婦が學 が出來ず、間もなく京都に歸りました。其時私は心臟性の脚氣 りますが、 私は真宗の寺に生れ僧侶になるために勉強して居たのであ 以前からクリスト教に傾きそめてクリスチャンに 精神を安静にせねばならぬのだと、 トと押よせる 初めて死

心の中に、 ひて沈めようとしても走馬燈の様に後から後から聞れ 光となりて現はれて下さつたのは念佛でありまし 問める

じますと、 懸いだが、 念佛は實に飢麻を断ッ快力でありました。クリスト教等と 再び信仰に就きて不安を抱き煩悶を重ねたのです。 幸にして全快致し 實際私の慰めとなるのは念佛より外ないのだと感 悲しみも憂ひも忘れて私は唯泣くのみでありまし ましたが、 自個の心は暫にならないて

ない 夫婦の方は威極ると言ふように喜ばれるに、 其時五切思惟の本願に就さて御尋ね致しました。 昨年の三月再び東上して近角先生に御目にかくりました。 のだろうと悲しかつたのです。 へて下さる事が何だかわからず、同座に居られた九州の 何故私は喜ばれ 先生の熱心

o 或は偽つて居るのではあるまいかと考へたのです。 其後考へたのは其んな慰喜の情が人には起るものであろう

入つたら幸福だろうと思つたのです。 す。如來の慈悲は別としても、今日の信仰家の様に喜びの境に いと笑はれたのですが、私には大なる疑問として考へたの 友人(同窓の那須君)に話すと、其んなに疑たつて仕方がな 7

四 其後或心理學書に幻覺の説明に、十六觀法が出て居りまし つ一つの鋭い力に自分を吸ひつける强い力のミーニングが秘懸つて居る無數の燦然たる星を仰き見て居りますと、其の一 たのて、私の心は一層飢れたのですが、萬籟寂たる夜大空に はず念佛を唱たのです。 んで居るよふに、何とも知れぬ崇高の嚴肅な氣にらうれて思 其時考へたのは我等は少さき室に

> なると。けれども私には念佛が出ないのです。私は唯無意識 つてだめだ。兎に角念佛して見たまへ。御慈悲だから有難く のでず。私の友は教へてくれた。梁川とか獨歩だとか騒いだ でありませんか。到底こんな考へて救ふことは出來なかつた て、直ちに宇宙に對する事が出來ないか。私の心は跳つた。然 の前に跪座して祈り求めたらどうであろう。佛と言はず神と 安置する渺たる高像木佛は毀してしまつて、此宇宙大の威力 に求道學舎に通つて居りました。 言てもよい。兎に角教理に囚へられず、聖經に囚へられない し其は一の空想で、 現實の私は淋しい苦しみに悶へて居るの

のです。 れないのですかと尋ねたのてす。 くもなく喜れないので、 そうだ絶對の愛が即ち佛陀だと私は思たのですが、 に絶對の愛があると言ふてとを何故か痛切に感じたのです。 + 一月八日の朝丸山君の處に行て種を信仰に就さて聞いた 其時君の言葉に、相對の愛を我等が有する如く、宇宙 直ちに近角先生を御訪ねして何故喜 餘り有難

號に 慈悲に氣附かせて頂いたよふな氣が致しましたと、いそいそ 非常なる悲しみと苦しさが胸一抔になつたのです。 本願だと聞せて頂いて、 生の郷里の地震の時の話をして下さいまして、「水道六卷の十 として念佛を唱へて歸ります途中、 分で問ふた。 如來を輕く見てはならぬと種々御教へ下さつて、最後に 出て居ります 其時何故か握つて居たものを突然失つたよふな )如來の御慈悲は憐れな者を特に憐み給ふ 何だか非常に有難かつたのです。御 ふと何が有難いのだと自

夜私は熱心に嘆意鈔や安心決定鈔を操り返して識んだの

S 如來は私を苦めて突然慈悲朗かに現れて下さるのではないか して發狂するのではあるまいか、 とほの暗 かと、 すっ はないかと、私は血眼になつて操り返し操り返し讀んだの 尚非常の恐れを感じたのです。 い室を見廻したのです。 到底だめだと疲れた身を投げて考へたのは、 求道者が入信せらる 否現に狂して居るのでは のは此の文 ではな 斯く 1

佛界から此の私のような淺間しい者を見そなはしてと考へつ る御慈悲があても自分のようなこんな仕方ない喜ばれないも いた時、其時自分は初めて蘇生した。 のにはだめだ、 斯くして十二日 少くも私には無關係だ、 の夜私は悶へて居る心の中に、天地に満て 其慈悲と智慧とある

心から溢れ出たのが御本願だと、 そうだ、 てんな凌せしい喜ばれない罪の私を憐れと言ふ御

めに遺して下さたのではありますまいか。 たとひ法然聖人にすかされまいらせて念佛して地獄におちた りともさらに後悔ずべからず候とあるあの嘆意鈔は、 私は 初めて限りなき数喜と平和とを得さして頂きました。 私の為

私は此の御慈悲を何と申しませう、 たど有難い言ふ外ない

たら、満身其時は母さん馬鹿と言ふ戯が生るでせう。私の幼御菓子を下さるからと答へたのです。若し母に打たれるかし の記憶も其でした。 私の知れる兒供に、 何故御母さんは好きかと尋ねますと、

親の心です。

佛も世にはあるでせらっ 米場に勝たから信ずる神様も、 病氣が全快するから有難い

なものではないのでしふか。 私の 願ふ所は丁度盗賊が庫の鍵が開くことを祈るよう

17 は失意に怨む人がある。 私の勝ちほこる所其裏に倒れし、機性者を見、 愉快と叫ぶ狸

て、 ある其裡に、 と言ふ有難いてとでせら。私は泣きつ、怨みつ、苦しみつ、 苦を通して手强き惠み、不變の慈悲を知らしめて下さる、 ざる私を殊に憐れと言ふ如來の御慈悲は常に照護して下さつ に如來を量らんし喜ばんとして喜び得ず、進んとして進み得一として信あることなしと言はれた此私の心により、此心 していたいく事が出來ます。 とを悟らしめ、私の病氣を通し、 あらゆる方便に於て此無常に知らしめ、此の虛僞なるこ 殊に憐れと言ふ御慈悲の呼聲あることに安心さ 失意を通し、悶えを通し、



# 重々の御導き

宇野みねる

事でムります。
・
はいの来るのに連れられて参ったのでず。夫はもう余程前のます。御講話は以前は欠がさず伺ひに参りましたので、いっます。御講話は以前は欠がさず伺ひに参りましたので、いっまだ病氣はすつかり致しませぬ。手が自由に動かぬのです。

私は只全の森川町の家で生れましたので、父は小さな実服を登んて居りました。生れて物心を知りました頃から、家で一日も平和な日はありませねでして、父は余り無いかと思ちませねでした。大が一日も無つたのでよす。夫が小供りませねでした。夫が一日も無つたのでよいます。夫が小供りませねでした。夫が一日も無つたのでよいます。夫が小供の時から、丁度七つ八つの時からでムいます。夫が小供の時から、丁度七つ八つの時からでムいます。夫が小供の時から、丁度七つ八つの時からでムいます。夫が小供を立てまして、母の念佛の聲が一寸でも耳に這入ると、臥せた母はれて説教を含くに参りましたが、其の為め母は非常になったりはして、母の念佛の聲が一寸でも耳に這入ると、臥せた母はこれて説教を含くに参りました。大が父に聞えると大畿腹を立てまして、母の念佛の聲が一寸でも耳に這入ると、臥せた母は私では教を含くに参りましたのでムいます。其の為め母は又の母は際れて説教を聞きに参り、母は父の御陰で喜ぶようになつたのでムります。

々々々と家庭の事のみ氣にして居りました。父の事は初めか私は其頃はまだ御法の事は少しも分かりませず、唯家庭が

ら信じませぬから少しも聞きませぬ。父が間違つてると思ふら信じませぬから少しも聞きませね。父が間違つて居ても必なが、別違いだと思ひ、私を從はせやうと致します。私も父が私が同違ひだと思ひ、私を從はせやうと致します。私も父が私父の言ふ事は少しも聞きませぬ。表べには聞いて居ても必めつまらなく思うて居りました。

父の事はさけ無いと覺悟さめまして、弟や妹もある事故父の まわねようになつたのでムいます、私ももう家がつぶれても からずつと腹を立て、少しも働きませね。弟妹の事も少もか らずもう自分は働かねと言い出したのでムいます。すると夫 小供の事はもうかまわねと言ひ出しまして、かまわねのみな の事について決めるといふ時私が聴か無つたもの故、自分は 言ふ事には構ふて居られ無いと思ひまして、 舞つたのでムいます。 分は思ふ事が有るから一生遊んで暮すと父は充分覺悟して仕 れるものと覺悟を含めて居りました。父は働か無いと言つた にやつて仕舞つたのでムいます。そのような有様で家はつぶ は傍へ縁づけ致しました。夫から弟は父が或る吳服店へ丁稚 夫が或時父が思ひ切つた事を致したのでム う働きませぬ。バッタリ仕事を止めて仕舞ひました。自 いいます。 友達に賴んで妹 夫は私

母を勸めて家を出やらとしましたのでムいます。母の言ひまりして居りました。夫で私は弟や妹も片づけた事であるし、夫でも一日も母を虐待せぬ日は厶りませぬ。母は怪我ばか

夫でも何とかなるからと言つて出たのでムいます。私は「どうしてまたさは、「家を出ても暮せるか」と申します。社ようと勸めたのでムいます。でも母は危うんで中々出よう出ようと勸めたのでムいます。でも母は危うんで中々出よう出ようと勸めたのでムいます。でも母は危うんで中々出よう出ようと勸めたのでムいます。父文け暮すには不足が無いから出ようともは黒闇みゆへ分からぬけれども、若し殺されるようの事があつてはつまらぬから、どの道暗み故出で見やうで無いいます。出ても母は喰べて行く事が出來ねと案じましたが、なます。私は「どうしてまても何とかなるからと言つて出たのでムいます。私は「どうしてまたは、「家を出ても暮せるか」と申します。私は「どうしてまた。

ました。 母が荻野の御穩居さんか誰かに開きまして初めて先生の所へ まして始終聽聞に参りました。夫から綿町の東亞佛教會にも 必ず参ったのでよいます。段々行く中に少しは分るかと思い いて居ると何となく善い心持になり、氣も晴れるやうに思ひ 一番初めに、村上先生の谷中の學校へ行けと言はれて参りま ませね。此の時から母に連れられて聞き初めたのでムります。 ら聞き初めたのでムいます。夫迄は私はちつとも聞いて居りるやうになりまして、家に居るより氣樂に思ひまして、夫か した。十年も前の事でムいます。能く分かりませぬけれども聞 家を出てからは苦しき事も無くなり、 つたかと氣がつき、先生に打明ける話を願つたのでムいら無つたと申しました。先生の所に伺つてから初めてそ て何つたのでムります。 始終結構々々と言つて喜んで居りました。私も一緒に 夫からは私も段々續いて何つて居りましたけれども中 此方にこんなに近くにあるとは少しも知りませずい 母は信仰に入つて居た事を自分 自由に御説教も聞け

> すの 中にち つて居 迄は信仰に入るに就き、まだそんなに苦しい事も有りませぬ 父が亡くなり ふ風になれるのかと思ひましても中々這入れませぬ。 信仰に這入つたち方は樂になるやうだが、何らすればそらい 有りませぬでした。 でしたが、父が亡くなつてから彌々苦しくなつたのでムいま 入つて信仰々々と仰しやるが、何らいふ風になるのが信仰か、 父が亡くなる迄はまだそんなに信仰がほしいといふ心も つとは分つて來るように思ひまして、皆さんが信仰に、唯聞いて居たので厶います。すると段々聞いて居る つたのでムいます。まだ其の時は信仰なんかとは思ひ ませれ。分からぬけれども始終分からぬながらも巻 ましたのが三十九年でムいます。父が亡くなる 夫から

なさず もう口も利けませず駄目になつて居りました。私の顔を見てに行つて見て來て吳れと申すので厶います。私が參りますと 病氣になつた事は離れて、分かりませぬでした。或日母が夢 ばよいと 思ひ、自分は 飽迄遊んで暮す 覺悟して 其の通り實 うと考えて居たのでムいます。弟が有るが弟には家丈け遣れ したっ のでムいます。父も寄せ附けませぬでした。 を見たと言ふのでムります。 夫がお父さんの事だから一寸私 行したのでムいます。不思議にも思つた通りに死にました。 ると大變怒るのでムいます。其の頃私共は丸山新町に居りま しくても寄せ附けませぬのでムいます。一寸でも家の前を通 父は非常に酒を飲みまして、亡くなる迄一緒 父は一人居て誰にも世話して貰ひませず、 飲んで居たのでムいます。斯うして飽迄母を困らせよ 如何に自分が苦 には居無つた 一日酒をは

亡くなりました。ます。喜ぶと一緒に悪くなり、一週間程看護する中にとうどうかり、一週間でである中にとうど「みね」だったかと申しまして、此の時は大變喜んだのでムり

をまして、さん~~に苦しんで~~苦しみ拔いたのでムいまの方がばた~~仆れる世の中に、仕方が無いから遺らうと考夫が中々苦しいんでムいます。中々競爭の激しい世の中に、男 と思ひまして、色々の事にぶつつかり苦しんだのでムいます。に立つて働かねばならぬと考へまして、あれも仕様之も仕様 す。其時に自分は斯く境遇が悪いの故、どうせ今後も男の位置 込んでいかねと思ったのでムいます。此の時母は私がきか 居りました。 か商賣でもして皆んなを使ひ、自分が頭になつて遣らうと思 て、様々の事にぶつつかり勝手に苦しんだので厶います。何す。此時は宗敎を聞かずに居る者の方がよいように考えまし りませぬでしたが、夫から私が大變苦しくなつたのでムいま ると思いますもの故、さか無いと決めたら至くさか無いので ひ、勝手に苦しんだのでムいます。矢張皆さんが遣るもので 其の中で遣り度いと思つたのでムいます。段々遣る中に思 いものだから放つて置きました。私も母の言ふ事が違つて いかつて造つて見ました。其の時は御法なんが聞い無っていかつて造つて見ました。其の時は御法なんがよいます。皆ぶては忘れて男の方と一緒になつてやつたのでムいます。皆ぶ 夫迄は色々の事に紛れて居て、そんなに信仰の事も心に懸 は一つも行きませね。其の時に全く宗教を聞か無い ます。私の友達などが矢張り男の位置に居るもの故、私 世の中の人が元氣にやるのに、御法を聞くと引 人 無

> の中は 世の中に出世し度いとばかり思つて居りました。 矢張り信仰に入り度いと思つて居たのでムいます。でも一方 その時は然うとしか思はれ無つたのでムいます。然う思ひつひまして、バッタリ聞く事を止めて仕舞つたのでムいます。 のてムいます。今迄宗教を聞いて居たのが間違だつたと思 氣で居りますが、段々するとそんな氣になりまして、全く世 も申しますのでムいます。そんな事は決して無いと初めは平 に思はれまし 色々遣つて居ります中に苦しくて 方が旨くゆく くも矢張り苦しくて! ーと思つて居るのでムいます。成功し度いと思ふと一緒に、 れまして、又世の中は精神ばかりでは迚も駄目だと人何らも宗教を聞かね人の方が何にしても旨く遣るやう 續かぬと思ひました。其の頃はちつとも御法は聞きまつて居ります中に苦しくて~~なりませぬ。體質も弱 づるい方が勝つと人も言い自分も確にそうだと思つた 、聞いて居る人の方が不仕合せだと思ひました 、心の底では矢張り信仰に入り度

明けても暮れても常に其の事ばかり思つて居りまじた。夫でて信仰に入り度いしくと常に然う思つて居たのでムいます。 も母のは違ふやうに思ひまして、 と思ひ、 も始終あし斯らと世間 の苦しみつたらムいませぬ。 ても成るやうな氣がしまして、 いて居 して信仰に入り度いと一生懸命になつたのでムいます。 其の中に一つも思うやうには行きませず、何んだか病氣に 夫が苦しくなつて増々思ふ様には行きませず、 りましたけれども、 の心が 中々分りませぬ。母に相談して 夫で其の中からもちよい! 止みませれ。 何らかして樂になり度い 相談も致しませぬ。 信仰に 入り度 何ら 其

懸るのが面目無いような感じがしまして、來にくか ませね。一度通げたような心持がしまして來にくか 前説教を聞かぬかと言つて吳れました。 しかつたのでムいます。母は私の苦むのが ムいますっ てムります。そんな間違いの事を其時は本當だと思つて居り いかなるの 仰に入り度いと思つても夫が分からぬので、其時が大變苦 た。丸で心なんか聞れて居るのでム と思いつくも、 目無いような感じがしまして、來にくかつたので何と無く濟まぬような心がしまして先生に御目に の中はづるい方が勝つと思つて居たの して來にくかつたので其時は此方へは何ひ います。 分からぬ 何らかして のて、 \$

つたのが間違いになつたのでムいます。其の時は信仰に入り ますが、世の中はづるい方が勝つと思ひ、大きくづるくと思色々有るのでムいます。夫は何れ能く考えてやつた事でムい 程にも思いませぬでした。爾々苦しくなつて然う思つたので います。其の災難が不思議の事で、其の時に一寸災難に出會ひまして。 ムいます。心で親を恨み常に愚癡ばかり出るのでム ました。 一體親が自分を構つて吳れ無いからだと常にそう思つて居り が無茶苦茶になつて居りまして、 ムいます。夫が私の一番の罪悪でムいます。其の時は かかっ います。夫が私の一番の罪悪でムいます。其の時はもう心夫から彌々苦しみの極になつて、一寸災難に出會つたので ٤ 申しませぬけれども、心では常に其の思ひが止みませぬ。 初め父と別れて居た時は諦めて居りましたから、 其の災難が不思議の事で、 親を恨み不足に思つて居たのでムいます。 と思いながらもまだ人生の事を遺らうと思つて居り 自分の境遇の悪い 不思議々々々と思ふ事が 夫が私の最後の罪悪でム 口には母 のも父が います。 夫

> 本事になるのでムいます。 しも思つて居なかつたのに、何うしてこんな大きな罪惡を造 しも思つて居なかつたのに、何うしてこんな大きな罪惡を造 何處迄も眞地目でやる積りで、自分が罪を造らうなどとは少 まして、夫が間違ひになつたのでムいます。其の時は自分は

かつたのでムいます。手も足も動かず、一寸身體を動かすに 續さました。氣分が惡るく、療治の痛いのと一 つとりして居たのでムります。其の四十度の熱が一ヶ月程も と思いました。死ぬと思ふと何らすれば安心が出來るかと思 落し、 も人の手を借らねばならず、 一緒故熱が四十度も出て参ります。之は恐しい事だと思ひま の方もバツタリ動かなくなつたのでムいます。夫が出來物とでムいます。夫と一緒に身體中がきかなくなり、手の方も足 ました。一寸腫物が出來て、 ひますけれども、 した。其の時は牛乳の五勺も飲めませず、獺々之で死ぬのか し、勝つ事が出來ねは自分はつぶれる、仕方が無其處で私は病氣になつたので厶います。此の時は さう思ひついも身體が疲れて居るもの故う 自分も緩たきり少しも動けませ 夫が五ヶ所も切る事になつたの 此の時は大變力を 緒で中々苦し V と思ひ

病院迄每 様が はれるだらう」といつも其の場で相談する譯でムいます。かりして來たと思いまして、「夫でもお母さん、如何したら かりして來たと思いまして夫でもまだ分かりませぬ。 氣になった 3 無いと思つて居 めくる事が出來ませぬ。と言つて異れますけれど は「そんなら「精神界」や「求道」を送るから讃んだら善からう」 いますってれ したら宜 」と言ふのでムります。 0 ては 2 つて吳れますけれども、 72 V まら無い 日通 な T のも如來樣が与前を助 V のだか 迄 つて吳れまして、 下さるのだ」と説教して聞 お前の眼の醒 ました。 ひと時も らそんなに淋しがるれまして、母が來て 「お母 人に夫迄仕て貰ふ事も出來ず仕方が 其の中に自分でも段 母が然う言 めて相 3 母: 身體がきかないから自分で紙を 「夫でもお母さん、如何したら敦 の來るのを待 めるのを待 では 私は ける る事は こん つて吳れるのが樂みで 爲めなのだか 72 つて居 מל ても段々身體がしつ行つのでムります。 せて呉れるのでム 「お前 为言 なになつた 無 出 50 T V2 下 まず。 ひとり された お前が 5 で居 母 如 母: 0 0 來 病 5

ます。此の時に彌々本氣になつたのでムります。醫者が來月 の儘不具で了るのかと思ふと、此 日 一生懸命になったのでムいます。 妹がしてやらうと申して吳れましたから歸つたのでム日々々する中に寢返り位出來る樣になりまして、私の せて 仰に入ればよいり V 目が見 えませね。 7 つも言つて吳れますけれども、 もう迚ても治ら無 と思ふばかりでムいました。兹と、此の時は煩惱は全く無くな 何らしても病氣は治らず V 0 だらら、 ムか世 は

> たのかと夫ばかりたのでムいます。 しみをするのか知らんなど思いまして 私も ある てム 夫より T 15. でムいました。 てあるように思ひまして、 まし が書物を貸 のかと夫ばかりで か V て吳れる \$ 之と同じ た。 ます 外が無 いと思つて居るのに、 信仰に 0 一生懸命で讀む故能く 其時燃きまし して信 のでム :40 V うな事があった、 夫から皆さんの告白を拜見して 入 多 段々する中に、 夫でも何處で安心するのか る時が の故、 思って居たのでム 仰に入れ らかすっ せし T" 分らぬのでム 此の時は丸きり 夫で何うなつたのが安心したので た事は どうしてあんな大きな罪 3 重に「精神界」の方を拜 お勧め下さるのでム T が「精神界」と「求道」とを収 私 信仰に入るに 分るのでムいます。 皆藏 V は病氣に迄なつて かかつ るのか、 下が場合しい時は、 大變告白が有難、 としい時は V ます。 む事 一生懸命になつたの のでムい が私 なつて先生の處 去年の三月 の事を書 いますっ 見して居 ますの母 ても之れ 又皆さ を造 信 頃 0 0 V

其の 其時に とも言 災難や始 大きな字の見出しを拜見し 0 確かか を入れる てる時 n 昨年 めか VI とろして 5 為めに災難や に自分で然う思つたの の五月の精神界でした、 の境遇も此 ム御 たの 文章を拜見したのでムいます。 何か てム た時に、 の私を救ふ為 も如 V ますっ 嬉し 來の御導ぎであった でムいます。 曉烏先生の 夫から繰 いのと驚 めに夫程迄に 夫では きとて り反し 「罪惡

は、 ・教しませぬ。母に申しますと「罪悪を如來樣が與へて下さるなど、そんな事は少しも無い」と申すのでムいます。するなど、そんな事は少しも無い」と申しならら」と大きってるなど、そんな事はかつからする事は無いだらう」と大きっても母は大き、中して、夫から拜見したのでムいます。まの時は今迄の境遇も何も彼も、弦迄私を追ひ出して下されども「でもそんな事は無い」と申しますと、母も「楽がよい」と申して、夫から拜見したのでムいます。まの時は今迄の境遇も何も彼も、弦迄私を追ひ出して下されども「でもそんな事は無い」と申しますと、母も「楽がよい」と申して、夫から拜見したのでムいます。其の時は今迄の境遇も何も彼も、弦迄私を追ひ出して下されども「でもそんな事は無い」と中々承知し無いのでムいます。すると母はれども「でもそんな事は無い」と申しますと、母も「楽がよい」と中々承知し無いのでムいます。すると母はれども「でもそんな事は無い」と中々承知し無いのでムいます。すると母はれども「でもそんな事は無い」と申もますと、母も「楽がよい」と申しますと、母も「楽がよい」と明らないます。まると、母は、我も母は大きないます。と申しますと、母はないます。またいます。 其の 0 へて喜んだの 骨を折つて下されたかと思ひ、今迄に無く一日御に、私をこんな仕合せな身にして下さる爲めに、 て、自分て稱へたとは思はれ無つたのでムります。夫れと時に此の御念佛は何うもいつもと違ふとふつと氣かつき たのでムいますが、 つた時に稱 0 てム います。 かすっ へて何らい へて居りました 0 出たのを自分で知らなん位だでし 夫が一邊にひっ 今迄も 喜んで居てもまだ何らもはつき喜んで居てもまだ何らもはつき ふ譯で つた 無理に御 つって 然うなる 念佛 反つたのでムい へて居て はして居 そんな も苦し

起りましたよ、起り切つて仕舞ひました。此の様な者を此程起りましたよ、起り切つて仕舞ひました。此の様な者を是程迄なしてと、中すと「夫れなればよいけれども」と初めて申したでも思はれませねでした。其の時以の事なんが消えて仕舞つたのでムいます。外程悪い者は無いと人の事なんが消えて仕舞つたのでムいます。此の時になつて今迄の悪いといん事がみつたのでムいます。此の時は不思議な位、自分で御念佛を稱へたとは何うしても思はれませねでした。其の時助つたのが知らぬと思うと嬉しくて~~仕様がありませね。今迄のような勝ち度いなんだといふ意は全く無くなつたのでムいます。今迄の様な様着な事はなかつたと、其の時に何處迄もする別にてと、申すと「夫れなればよいけれども」と初めて申したでといふ意は全く無くなつたのでムいます。今迄のような勝ち度いなんだといふ意は全く無くなつたのでムいます。日分でも思は中々承知致しませね。今迄のような勝ち度いなんだといふ意は全く無くなつたのでムいます。

」と大層心配

して吳れ

72

ます

V

\$

1

恩紀行

至孝彌重。

風雪 路郷里江州に立寄りて亡父七年忌を營 みて追 孝の 志を 滿た念傳道の為め、金澤なる駐錫地に到りて三日間傳道に從ひ歸 の報に接してより不安の念絶をざりしが、 す、二月十七日夜眞宗大學寄宿舎に於ける信仰談話會に出席 の途に上る、 満身の恩籠を齎らして大塚停車場より新橋に到り、 燈下往を追ひ來を語り 時の學生生活を懷ひ、爾來宗門養育の恩德を蒙り遂に煩悶入 して、二十七年前父に携へられて京都に遊びし古を回想し、當 んばあらず、 し、且有線の地に傳道するを得たり、良に師教の恩厚を仰がず 昨年の幕我法主臺下北陸御駐錫の事ありてより、 實驗を經て、眞の知識に遇ひたてまつるの慶喜を叙せり、 の中に祖師中興上人の芳躅を追ひ給へるを慕ひ且御病氣 聊か其紀行を叙して慶喜至孝の情を披かんと欲 夜雨蕭々却て懐舊の念を増さしむ。 慈光の護念洵に威謝に堪へがるなり 恰も第三回駐錫紀 直に出立 遙に北國

堪えず、求道一冊を贈りて慰め且つ戒む、米原に下車して我忍びず、嘗て航西の時老父に別れし昔を回憶して同情の念に送られて洋行の途に上るものあり、別離の情慘として見るに車中席濶かにして眠穏かなり、名古屋に一青年老父故舊に

を展 たり、 高月にて母上下車して歸りたまふ、寒風淅騰として白雪粉 に十八日午後九時の 望し 寒國の光景事毎に新奇を感ぜしむ、 る話 枯坐寂然として獨 つく金澤に入る、 えたた 互に綿 に營むべき亡父七年忌の準備につきて相談す まふに會す、 々として盡くるを知らず、 、坂君の迎を受けて旅宿に泊す、時奇を感ぜしむ、滿月白皚々たる野外の北に向ふ、越前境に至りて積雪堆 坂君の迎を受けて旅宿に泊す、 乃ち午餐を共にして別後年蔵 の汽車に 4

ざる也、 道學舍に 至る、 中心を作らんが為に學舍の創立を慫慂したりき、而して今誕會に出席したりし時、學生諸氏の奮勵に威ずるの餘、信仰及び靈威頓に湧く、嗚呼四年前第四高等學校道友會の釋奪 廣島傳道已來の久濶を叙す、 極りて稱名念佛するのみ、 命名せしときの書面 らず、各室を巡見して佛間に至り、嘗て需めに應じて學舍を 來りて之を事質に見る、皆是佛智不思議の御力たらずんばあ に雪を踐みて出立、越中能登に向ひたまふ、 君初め道友集るもの約三十名、 情を披瀝して今春已來深く感ぜる如信上人覺如上人の御辛苦 他力の本意を仰ぐ 門前に 日味 和 あるの感あり、午後恰も臘扇會發會なり、 H 至りて其票札を一見し、居然なる寄宿を看るに 爽別院に詣で、 興地諮師に會談す、 我を待つこと外し、 一時間半、 額として楣間に掲げらるくを見て 食堂に午餐の饗應を享けて恰も 能淨院殿に見えたてまつる、 君の招によりて午後崇信學舎に 時迫るを以て別院駐錫紀念傳道 数異鈔第二章第三章につき 京極逸藏君來 駐錫に 勞苦咸 つきて感謝 かりて一昨 而して今や 謝に堪 梅原嚴矣 釋尊降 0 求 感 的 车 文 直 T

設なるべし云々と、 るを仰ぎ奉る。 変々の情堪えがたく、 來選擇の願心を詳説して、 ては宗祖歴代の御苦勞も徒然たるべく、五刧思惟の本願も虚 12 法燈微かなるの時之を再燃せしめたまふ古を偲びて、 は是空し 在 の眞精 めとして、傳燈相承の善知識の恩徳を叙し、特に しく過ぐるもの也、駐錫を空しくするもの也、かく若しこの真の知識に遇ひながら若し本願力に遇はず 偏に宗祖已來相承の本願の眞意を傳へたまふ 夜市街各所寺院に於て開會、 十切已來待無ねたまへる親心の甚厚な 特に罪深き我等を悲憐して、 亦詳しく如 蓮如上人 今回 切々 御

溢る、信友交々告白をなす、 梅原嚴矣君の招によりて金石同君の寺に於て信仰談話會を開 往生をとぐ、 る、午後市會議事堂に於て他力の本意と題して「善人なほもて T く、四年前初めて同寺を訪ひて歎異鈔を話せし時は、耳を傾く 讀む、 の人なかりしが、今や村中信念湧き出で、來聽の人庫裏に 親心を知 翌二十日國田君雪を胃して來訪、昨夜の講話によりて 如く親心を仰ぎ、 原君眞面目に御慈悲を喜ぶ、予亦國田君の語に任せて昨夜 変樂法味極りなし。 りて慚愧の念を生ぜりとて且つ喜び且つ謝せら 况んや悪人をや」の如來大悲の御心を說く、 示談の席に於て求道誌上了信禪門の聞書 國田君昨夜の喜を述べて懺悔し、 初め 夜

に多年の宿望を成就するもの、全く慈恩の賜たらずんばあら寺に詣で、宗祖眞筆聖徳太子御賛文を拜したてまつる、是實松榮寺に聖徳太子を拜す、正に御祥月也、旣にして金澤專光二十一日雪積りて馬車通ぜず、宗祖聖人の眞筆を拜し、亦

て、益々大に須らく慚愧すべき也、南無阿彌陀佛に大慈大悲の善巧方便の種々不可思議なるを仰ぎたてまつりして益々 如來願 心のやるせ なき親心を喜 びたてまつる、實津幡の本林武田兩君及び崇信學舍諸君來訪、信仰談益々深くりて、十七憲法を中心として、人生と信仰の關係を說く、夜ず、事自督欄に出づるが如し、午後高等學校講話部の招によず、事自督欄に出づるが如し、午後高等學校講話部の招によ

南無阿彌陀佛人へ。 南無阿彌陀佛人へ。 京より齊らす新調白衣を着し、稽額作禮威泣措くあたはず、 京より齊らす新調白衣を着し、稽額作禮威泣措くあたはず、 大太子堂の御奥を書きたまひし御縁深き聖像を拜し奉る、東 寺に講話す、自然にはからはずして、太子御命日に、蓮如上 二十二日本林武田兩君に送られて金澤を出立し、金津永宮

告げ、 T, 涅槃界に入りて六年、 て之を展せんが爲也、此日恰も法莚の開くるに逃ふ、乃ち讀經 年前戰死せる我徒弟勇精院大觀師の寺也、 し、且つ法話す、 二十三日早朝江州高月驛下車柏原村淨法寺に至る、 嗚呼、 燈を剔て語りて夜半に到る。 其夜歸鄉、 君は予と同年生來兄弟の如し、 我來りて君が遺寺を訪ひ、 先づ父の墓に詣で、 母に見えて 昨年其碑成るを以 君が碑を讀 君既に無為 是れ六 來を

具足し、 は甞て九州東陽師塾に於て遇ふ所 験を語る。 慈光院七年忌法要を營み、 せなきを讃嘆して、 二十七日午後、 近隣の法中及親戚を招待し嚴重なる勤行を以て亡父 夜同村佛光寺懸所に於て法話す、 富田小學校同窓會の講話を爲す、 護持養育の徳を仰ぎ奉る、 自ら法話を爲し、 再び故郷に遇ふ、 追慕慈恩のやる 同所語源善英師 信仰の質 陀佛

有 相續 車窓一たび週ひ の至り 會に出席して法話を為し H て身心大滿足を得、 爽起きて たまへるを送り 午後外しぶりに 虎姫停車場に 法話す たてま 歸來同 T

るって たる寺に 中陰中に 至孝彌々重 中臺下及び能淨院殿に見え高恩を鑚 の本尊聖 と告白の 法話後高月驛に して前 初めて至り聖徳太子建 日朝謹みて 緑となりて其孫に當るの方昨年入信したまへ 號已來掲げたる聞書をか 村來現寺興德會に赴きて講話す、 の國質となり 至り 聖像を拜し來る、 天海 君遠く來り たまへる喜の為に法話を爲し 立にして今其遺跡を存する滿 0 御歸 T 法を求 仰し 山を送り 一昨年求道表紙に書く ける了 て慶喜彌 めらる、 たてまつる。 是恰も亡父 師の村也、 4 其夜流 至り、

女の嫁して歴死せし家、遺子嘻々として遊ぶ、覺えず淚下る、 三月四日一盐夜母 の縁無量を面り見て、平生の時善知識の数の下に歸命の一 T 、法話を爲す、某の河某の森、 に銘しける んや叔父の恩義に於てをや 無常の傷を説きて雪山童子の昔を偲び 其時を以て娑婆のおはり臨終と思ふべし 法名を賜ふ、日く功德院釋尼妙貞、香を燒き、 昨年震災の中心監會場善良寺は我家に在りし の里、 夜半風雪の裡に見送りを受け 大井村西雲寺に 幼時遊びし所、 四日午後曾根村青 至り T 一初 追慕 父の の衆生 長濱停 の聖 禁じ 法要 年會

> 兒嘻 ねたまへる御同朋に見えて旅 して身心融せんとす、 無阿彌陀佛。 4 禁ぜず、 歸東の途に 直に九段土曜 0 五日正午過新橋着、 車國府 調話 中大悲恩寵の渥きを感謝奉る。 翌日 を過ぐる 學含 H 『講話に待ち兼』 家喜び迎え小 家喜

に車

# 求道會館設立喜拾金

受領 報 (第四十三回)

候姓 右御寄附 通計 金貳圓也 金五圓也 金壹 金參圓也 金壹圓也 金貳圓也 金參拾錢也 壹 圓也 圓也 金參千參百六 計金拾五圓參拾錢 に謹 と添う TA T 奉感謝 也 信 鳥 信 東 拾 濃 京京 貢 難有く 圓八拾 無 安 松 候 田 1 名 四錢 左 憲 衛 也 門殿 氏殿 忠殿 次殿

中學教授 大須賀秀道先生新著

此

好

機

る

n

验

定價金壹

製本四六判總布クロリス

盟

ゴ後 れは

第後で 兵共幸 納に

豫約郵金根 順來に四 よ月 英二 **b** —

既に

京電大

都話

座口

贩

其其其其其其其其其 九八七六五四三二一 三 九八七六五四三十一 言 送日 死信信歌気信真人师後速め如 本 上 後仰後喜慢後信生恩の擇ら來 のとのののの仰の深生のさの 理道苦液として、 建盟修泉つ裏特積低 たと間に 時息 任 族 せ 原が順は虚妄の

條 六 東 市 香 八 五 二 二 番 四 O 七 一 座

求道讀者郵稅不要 定 價 1 五 鳋

安藤州

與宗京都中學教授

先

生

SHEET STATES

6

WATER !

CONTRACTOR AND

安

藤

州

先

生

著

安

慰

錄

求 定 好<sup>®</sup>

道 評° 價 證 第 页 郵 拾 版。 耽 £ 不 要 錢 來。

舘

### 常 近 書 作 角 著 觀

文此の引 用し、対異し、対 Q 叮嚀懇讀 切に作りたるものなり。

のは

、著者が平生抱懐せる

渴訂

仰正を

算点、

憧憬に変

情め

は本書に溢れ

施かて経動

無し。他力信仰の大權化た

る綴

親鸞聖人

所

版

小

錢

申

定

價

金

植

上版

本

2

へて諸聖教中より参照す

べき要

錢

地番一町川森區鄉本市京東番六九六六一京東座口替振

この同朋諸君幸に熟讀玩味して無上の法味に浴し給はん事をでれ、本所蔵ずる所ありて此の兩書を一冊にまとめて刊行する文意を講授し給へるものなり。聖人に文意の著あるに見ても、唯信鈔」は親鸞聖人の法契聖覺法即の述作にして「唯信鈔文意」 可 冠本は

頭鈔聖 新

(用 本 郵 定 稅 七

をの人 加へて会に本 参仰鈔照上を 引貴て、用重、 の悪気を 凡るの 引。 てか我 数は等異知が 鈔る為 ににめ 同足に

汉

道

六 袖郵定 珍税價 美成二

源

鐵

附錄「歎異鈔」

灣の一道ある所以を叮嚀懇切に詳述したり。蓋し之れ懺悔錄の名ある所以にして。一讀入信の人少からず。城の悲劇に照し、又著者が實驗を聞きて獄中大安慰を得給へる某氏の實例に見、人間何人と雖も如來慈光の下唯一救長後に佛陀攝取の慈光に接して人生の黑關頓に一掃せる感謝の實感とを最も眞幸精細に告白し、更に進みて之を王舍編述したるものにして、著者は先づ自己の經驗に筆を起し、半歳以上胸中に構積して寸時も止まざりし煩悶の質狀と本書は著者が實驗の信仰に基づき、古來求道者の金料玉條たる『歎異鈔』の眞髄、惡人救濟の眞意義を闡明せんが為に本書は著者が實驗の信仰に基づき、古來求道者の金料玉條たる『歎異鈔』の眞髄、惡人救濟の眞意義を闡明せんが為に

近角常觀序前田博士題 字 菅泉瀬文 夫學 人士日叙

は A

定紙數二 一部以上割引發 一部以上割引

掲載せる故菅瀬令夫人の日誌全部を輯錄 生活其儘の告白なる事は、 志の諸君は御申込相成り度く、 右は本誌前 今回紀念の爲め 如何ば が飾るなく、 の通りに候。若し全 れたる者に候。循ほ殘部有之候に付、 K 號及前號の告白欄に其一部を 有難き事ならんと存候 偽るなく信 印刷發行、知人間 を通讀せられ に本 最も夫人 り來る實 にて に配分 0 L 有

注文に應ぜず

潜振込局は 御送金の 事、 但し其

1110 町事 必ず 番地 「本鄉森川 求道發行

巡信料を添ふべき事 別を通知する事 送らるべ

●廣 金 拾 告料五 錢部 立號活字 金 拾 4 錢 月 一行(二十七字語)一 金六拾錢 六 5 月 金壹圓拾錢 回金拾 錢 に郵 村五厘

明治四十三年三月十明治四十三年三月十

行 東京 印 京 所東 行兼編輯 市 求鄉 森 道 川白近

地

力觀

(振替口座東京一六六九六番)

東 京 市 田 區 表 神 保

振落市本

一六六九六

求

道

發行

所

大

賣

捌

同

園

發

京

堂

| 浄信の曉 近角 常棚 ◎昨年の求道講話山村の一泊・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | ◎信如上人御蕩及び唯圓房の遺跡 《◎遠慶宿緣 |
|--------------------------------------------------------------|------------------------|
| 增田                                                           | <b>1</b>               |
|                                                              | 近角 常棚   ◎昨年の求道講話   ◎家歌 |