

求道第六卷第五號目次

求

道

◎響の力

自

◎信樂開發と罪悪の自覺

◎矜哀の善巧

話

◎念佛成佛是眞宗

近 角 常

觀

傳

(のチ 次 カ釋奪傳

第二十三 惡しき変は善行を壊す

第二十四 象と犬の話

告

É

能

小 野 魁 哲

◎慚愧賀慶

0

々皆善巧

七憲法

慶

讃

條

近

角

常

觀

◎學修法◎信仰五部書

◎求道講話の近況 ◎清澤師 七回忌◎夏期傳道

日割

講

求 H

明

《本 森川 M 晋 舍 地

求

九段

坂佛

教

但

樂部

七

求

H 本橋 弧 殼 田丁 說教 會

話

願力といい、 我等か胸に響く也、 されと答の 力強さを感じ、 何れも大悲の矜哀の御心の身に溢るへを覺ゆる で、罪深さ程ますと、数の御手のいよく、深の中を味以奉るに至りて初めて其本願のます 弘願といひ、 願心といい、 願意といい

らせたまへは、 度にてましますを頂きたてまつる也の ひたまはんとて此身一人の往生をかけるのになされ、正覺なか」る身なればこそ諸の佛にも見放され候ひしを懈陀佛の救 はしまし候へば、必ずり 慧信尼公遺狀に曰く、 きは如來の誓の破れたる時也、如來の正覺の碎けたるとき也、 は益々我等を追いがけたまふ也、天は落ちんとも、地は裂けん は我等を放ちたまはざる也、我等か如來に遠かるだけ濟の容 如來の來生は引攝の爲也、我等が罪深きだけます 我正覺を取らじといへる誓の願也、佛の正覺は救濟の為也。 あらず、軍に希望の宣言にもあらず、若し我佛を得たらんに とも如來の誓は動くべからず、我等の空しく地獄に落ちんと 十方の衆生、殊に罪惡深重、 嗚呼尊むへき哉、御薔、如來の本願は、單に御心の發表に 如來の御姿こそ我等が往生の疑なき證にてお 誠に凡夫の習なれば憂事多く候べし、 ー御過あるまじく候と、嗚呼仰げば 煩惱熾盛の衆生を救濟せずんは 救の誓

R

道

第 五 恭

しますこと明らがに知られたり、既に如來に接し奉るや、如來へるにてありき、此に於てや盡十方無罪のうりに の御名は自から口に溢れ來りて、念佛稱名の貴色を味び がためなること明らか也、回顧し來れは御慈悲といひ。。。。。。。。。。 の、此に於てや選擇本願の正意、我等罪業深重のものを救はん ときかは、汝一心正念にして直に來れと宣へる御呼聲は、はや 人は如來選擇の願心と宣ひ、 150 吾人獲信の一念、 くに至りて大悲大願の慈親に見えたてまつる心地す也、 ひ、名號といひ、何れも如來の御惠に外ならずと雖、本願と 是我認めたるにあらず攝取の心光の我を攝取したす 佛は御慈悲の塊にてましますことを認め 如來清淨願心と宣ふ、 吾人本願 光明と たて

UA 大慈は凝り 爾高さ御誓なる哉い 修行も成就し、無量壽無量光の如來として今現に在す也、 らずんは如來として出現すまじとの誓也、 to ける身にてありけるをたすけんとおほしめしたちける本願の は、全く聖人が 然上人聖人へ附属の文に曰く、 をあはれみて、法身の光輪さはもなく、無碍光佛としめして 己一人の為の五刧思惟也、正覺成就也、 『此身一人の往生をかけも 000 の無明の闇を破り、三毒の夢を覺さんが為めにあらずや、 たじけなさよ」と宣ふと符節を合せたるが如し、 とへに親鸞一人が為なりけり、 來の御姿でそ我等が往生の疑なき證にておはしまし候』と 、しかも其大願たるや、若し逆惡迷妄の衆生を救濟するにあ ~本覺明 安養界に影現する、 0 より法臓菩薩とあらはれたまのしか、 よっ 朝の境界 かたまりて五切の思惟となり、超世の 方便は身の御姿を現したまいしか、 『獺陀の五劫思惟の願をよく 嗚呼一鐵れば彌堅ら誓の力なる散。 いより我等迷妄の凡愚を憐愍したまふ大悲 虚十方無碍光佛の御姿は我等無始已 のになされ正覺ならせたまへは、 彼佛今現に成佛したまふ、 さればそくばくの業をもち 抑々何の為に一如法 其誓の下に永刧の 何の思召あり 〜案ずれ の大願となれ 無明の大夜 何れも自 は、 當 法 20

為なりの極い しついてつ き、各一人が爲なりけり、本願力に遇ひねれは、空しく過く る極楽よとなもふべしと。 せずは正覚とらじとちかいたまひし法滅比丘の成就したまへ 10 ゆへにとおもふへし、また極樂といふ名をきかは、 覺とらじとちかいたまひし法 
歳睡の成正覺の御すかたなる。。。。。 は、は、 て日夜休む時あることなし、何人か此の響を虚くするを得べ を得べしと、 とおもふべし、また關陀佛の形像をもかみたてまつらは、 は正覺とらじとちかいたまいし法藏菩薩の果名なるかゆへに は、はや、 るひとそなき、是誓の御心の一人一人を見逃したまはざれ 知るべし、 嗚呼誓の力の偉大なる哉、 わか往生すへきところを成就したまひにけり、衆生往生 此誓も下に如米の御姿も成就したまへり、此誓の下 土の成就したまへり、何事も唯我等を往生せしめんが や、わか往生は成就しにけり、一方衆生往生成就せす り、安心決定鈔に曰く、 往生は成就しにけり、十方衆生往生成就せずは正 本管重願 らすい 此誓の下に名號も成就したま 念佛の行者名號をきかばあ て全く成就の あ 120 H

00 じたてまつるを得べき、潜し大悲切々の響を仰かずして徒ら 絶對力ましませば也、此御誓が我等胸に屆さたる時名號も我には也、衆生稱念必得往生の容易なるは當知本誓重願不虛の なる石の如く、 べき點此に在り、此誓の力を仰ぎたてまつらは、 一人が為なりけり、如來の御姿も我一人が為なりけり、 爾として易きにあらす、誓の弓張く張りて決して虚しからざ 20 得安き所以、 我往生は成就しにけりとおもふのみならば是主觀上の構想。。。 るべき、他力の易きは偶然に易きにあらず、往生の易きは法 土も我一人がためなりけりと、 の外なき也の 信じ易き御佛なるかな、得易き往生なるかな、 自設の空想のみ、安心決定鈔を拜讀すべきものし心す 信じ安き所以のものは、 岩の如き罪悪の塊も救の矢の質がざる 若しての誓の力を蒙らずは何ぞか 唯本弘誓願を仰ぎたてまつ かくの如き力强き誓 いく安々と信 然れ 極樂

で其容易なる、水の下に下り、烟の上に上るが如し、若し自治に其極をいたできたてまつる、自然といい、法爾といい何かることを忘るべからず、而して吾人は自然法爾法語に於てすべて他力の安々と頂かるく下には必ず此唇の力の牽く所すべて他力の安々と頂かるく下には必ず此唇の力の牽く所

163

産けば也、 行者の 自はな ちゅか 往生するは無窮の願力ましませば也、自然を推し上ぐれば也、罪業深重の我等地獄に しからんともおもはのを自然とはまふすぞとさして むといふてとはなり、然といふは、しからしむといふてとは はからいなきをもちてこのゆへに、他力には義なきを義とす 爾といふ、この法爾は御ちかひなりけるゆへにすべて行者の 爾といふは、如來の御ちかひなるがゆへにしからしむるを法 とはからはせたまひたるによりて、行者のよからんとも、 にあらずして、 としるへきなり、自然といふは、もとよりしからしむるとい ふことはなら、 の下に下 2000 0000 0000 ちかひのやうは無上佛にならしめんとちかひたまへるな。。。 のづからといふ、行者のはからひにあらず、しからし はからひにあらず、如來のちかひにてあるかゆへに、法 1100 雲の上に上る、いかにも法爾也、爾れども大氣之 30 如△ 南無阿彌陀佛とたのませたまひて、むかへん 爾陀佛の御ちかひのもとより行者のはからひ 全龍の活躍する點睛也曰く、自然といふは 柳の自然に緑に、花の法個に も自然也、個れども地球の引力の之を 自然法爾法語の眼目は 落ちずして浄土に 紅なるが如 3 ふら

督

自

たまる也、 なる哉。 あるがゆへに、 海は深廣にして涯底なし、 りと云云、此ち ~0 行者のよがらんともあしからんともちもは似也、 に南無阿彌陀佛とたのませたまへる也、此誓あるがゆへ 嗚呼極りなき誓なる哉、底しれぬ誓なる哉、如來の智惠 我等煩惱具足の凡夫をして無上佛の證を開かしめ かいの文字如何に千萬鈞の力なる ちのづからしからしむる也、 啞誓願不思議なる哉、 此御誓のはから 此響あるが 佛智不思議 此響ある

稱我名字と願じつ、

若不生者とちかひたり。

きは決して罪悪を自覺したとは云へねのである。のである、罪悪の塊の身である、夫故かくの如き狀態にあるとのである、罪悪の塊の身でありながら一とかど、善くなれる人と云ふて居るのである、善くなりたい人へと企て、居る

〇勿論罪惡に惱むのであるからたしかに一方では我は何故に ・デではない、一方では我は何故に此樣に惡い心が起るである。 ・デではない、一方では我は何故に此樣に惡い心が起るである。 ・デではない、一方では我は何故に此樣に惡い心が起るである。 ・デールであるとかいふ樣に、チャンと自ら恕して居るので を張同等であるとかいふ樣に、チャンと自ら恕して居るので を張同等であるとかいふ様に、チャンと自ら恕して居るので を表記の中で板の一方を押へると他の一方が浮で居る ある、丁度水の中で板の一方を押へると他の一方が浮で居る のと司業である。

○質は他人が目についたり、自分は悪いが善いところもあるの質は他人が目についたり、自分は悪いが悪いことをして心に大に不安であつて、先づ夫を親に隠しが悪いことをして心に大に不安であつて、先づ夫を親に隠しが悪いことをして心に大に不安であつて、先づ夫を親に隠しが悪いことを心とするも消せるものではない、たとへは自分を消さんかと苦心とするも消せるものではない、たとへは自分を消さんが目についたり、自分は悪いが善いところもある

# 信樂開發と罪惡の自覺

び御慈悲が届いて下さた一念に、アヽ今迄御慈悲の御惠を蒙さるとが自覺されて全く頭が下る様になる、これが初めててとは、こと・√く間違であつたと、いかにも我身の罪惡のととは、こと・√く間違であつたと、いかにも我身の罪惡の御惠を蒙しの憲悲が届いて下さた一念に、アヽ今迄御慈悲の御惠を蒙しの御慈悲が届いて下さた一念に、ア、今迄御慈悲の御惠を蒙しる。

○此我身の悪いことが知れたは何故がと云へば其機な悪いもの比我身の悪いことが知れたは何故がと云へば其機な悪いも

○親の心を含かぬまでに随分自己の罪悪を苦にして惱むことの親の心を含かぬまでに随分自己の罪悪をなくしたいものじがあるが、夫は罪悪の自覺ではない、寡ろ罪悪の為に煩悶し

聞きてなるほど夫は悪い、 さものを見捨て下さらね御心か難有 如何であろう、 我は決して汝を見捨てねぞよと親から聞きたるときの威想は るといふは、 さてり 如何にも思かったい 可愛想なことである、 悪い ことは悪いが いと感謝する。 いかにも V 思いことをす かに悪くとも 此 の如ら悪

○其如何にも悪か心配にならなくなつたのである。
して罪悪を自覺してみれば罪悪が氣に掛からなくなつたのでに罪悪が消えたといふのではない、是其罪悪のものを見捨てたまはぬ悪が見えたから唯我身が悪いと知れたのである、それまはぬ悪が見えたから唯我身が悪いと知れたのである、それの其如何にも悪か心配にならなくなつたのである。

〇たとへて見れば我等は紛失物をしたとき、他入を疑つたり、 自分の周闡にないと思ふて居る場合に、他人來りて、たしか に其周闡にあるといふ、夫が一人ばかりではない、皆の人が、 かく言ふとせよ、人皆かく言ふ己上は心中紛失したとは思ひ つくも、人の言に從順に、如何にもありました、ありまする といふて見ても、心中頗る安からざるものがある、何んとな れば自分の考を善いと思ふて居る場合に、他人來りて、たしか れば自分の考を善いと思ふて居る場合に、他人來りて、たしか

守して、 ある。 頭を下げながら中心頗る安泰である、前に心中自分の思を固 點を見出さない、是が自己の誤を自覺したのである、しかも 分が悪かったと中心から頭が下って、一點も自分の恃むへき 他人の親切の言を入れざるのみならず、人を疑ふに至りしと の心中に、これはノ ふことは、よく 人を不足に思ふて居つたよりは頭を下げながら樂で ~自分は相密まねことを爲した、かく自 **〜全く我が悪かつた、誤であつた、今迄** 

ど、罪惡は他迄我身の罪惡である。 て、我等が罪悪を自覺さして下さつたのである、しかも自覺 かたのである、 して樂である、 〇罪惡を自覺するといふは、かくの如く實際自己の罪惡が分 そして自覺さして下さつたは慈悲の御力なれ 佛は罪悪のものを救ふといふ御慈悲により

悪のものを助けんとの慈悲と、夫を知らするために色々の御 る御手廻はあるけれども罪悪は他迄我身の持物である。 〇偖此罪惡を自覺せしむるためには種々に善巧方便して しをして下さるが大悲の恵である。 其罪 下さ

○しかるに動もすれば罪惡其物までを大悲の御惠とか、 便とが、佛が爲さしめたまふもの、様に云ふのは皆誤である。 御方

> ある。 佛は大悲の本願を立てたまふたのである、 る、抑々本來罪惡の塊である、夫を救ふために佛の本願があ がない。又罪惡を自覚するといふでともあり能はぬことにな であるならば、抑を佛が悪を助けんが爲に願をたてたまふ筈 助けんとの本願は無意味である、 ○若し罪惡が佛の催であるならは罪惡深重煩惱熾盛の衆生を らはれい其願心を届けるために善巧方便が働いて下さるので 我等が罪業深重なればこそ 罪悪が如來の御惠

のいかにもどつさり落ちられた落ち心が罪悪の自覺である。 たのである、出離の縁あることなき身と知れたのである、こ 信の一念にそくはくの業をもちける身にてありけるをと分つ 鈔に「我等が身の罪悪のよかきをもしらず、如來の御恩の高き せるため色を御方便下さつたこと、戯謝するのである。歎異 かくの如き罪惡の塊の我かために御苦勞をなし、又之を知ら 機の深信である。 をもしらずして迷へるを思ひしらせんがためにて候ひけりに 〇信樂開發の一念、真に罪惡の自覺を生したるときは、

### 0) 善巧

何にも自分の苦しみた境遇と少しも變られと氣附さたる時で

氣がついて來たのは、

阿周世王が苦悶の狀態を一讀して、

ある、此時は提婆といふも阿闍世といふも畢竟此罪悪の私を

しらして下さったのであると氣附きたのである。

を發起するための善巧方便であったと知ることが出來るので ○信樂開發して、自己の罪惡を自覺し、如來の御慈悲が分か て見れば、さて今迄の境遇も人生の出來事も、畢竟此信心

龍であるかといへは、如來の御慈悲を喜ばせるための恩龍で して喜ばして貰ふ御縁となるのである、しかし何故道緣が恩 悲をしらして下さる御手引となるのである、又御慈悲を相續 恩龍と思ふても中心より感謝することは出來ぬであろう。 ○道線の恩龍といふことをいふたが、 聖矜哀の善巧であると御喜びなされたのである。 如來の誓願に自分を方便引入せんがために御苦勞下された大 ○王舍城の悲劇に對して、聖人が、大聖權化の善巧であると ある、若しこの御慈悲を頂く一念なかりせば、 **畢竟自分の如き逆悪のものを救濟したまふ** 即ち色々の道線が御慈 如何に道縁を

昔の阿闍世王の時ばかりではない、即今同様の境遇も同じく 慾に沈没し、名利に迷惑する罪惡のものであるが、夫を引き 験が此阿闍世王同様であるとの告白であろうと氣が付いた。 問の前に誠に知り以悲哉愚禿戀愛慾の廣海に沈沒し、 つたのである、そこで私かに案ずるに聖人が此阿闍世王の苦 便引入して下さったのは、いかにも大聖矜哀の善巧である、 御慈悲をしらして下さるのであるから、 ○しかし自己の罪惡は阿闍世王同様であるが、大聖の權化が ○其罪惡の我をすて玉はぬ如來の御慈悲を頂いて見せて下さ 〇此阿闍世王同様の境遇にありて、此逆悪もらさぬ響願に で下さったのであるとの感謝である。 上げるために大權の聖者が阿闍世王、 かく罪惡の我と同様の境遇に苦勞をして見せて私のために此 大海に迷惑し云云の御悲歎の文のあるも畢竟聖人御自身の實 提婆となってあらばれ 私こそは久遠已來愛 生死の

浄土の機線熱して下さったのである。

○是は我

めに御苦勞下された御惠であるといふことである、而して之

々の立場から頂くとさは阿闍世も提婆も皆我等がた

を人生一般の出來事の上にまで同様に味ふべきことであると

者を他迄見捨てたまはぬ御慈悲が難有いのである。 たのである、 悪のものであると自覺さして貰ひ、益~慚愧懺悔さして貰ふ 巧なりと感謝したが、自己自身はます。 ○阿闍世王を自分の事と思ふて其同様の境遇を大聖矜哀の善 罪悪其物はいかにもしぶとい我身であるが、 **〜**罪悪に沈没する逆 其

たまはる恩龍であるとは思ふが、我罪業や、 様に言ひたい心持のあるものである、しかし、其境遇も其周 ○人間といふものは耻かしいてとには實際かくの如き逆境に れて居る我はますり ても佛の御しまはしとは思ふことは出來ね、恩寵を以て包ま あるとさは自分の罪業や変慾名利までも如來の御しまはしの 同情の聲も、 友情の聲も、 ー変慾名利の淺間しき我である。 皆我如きものしために下し 煩惱はいかにし

凡夫、火宅無常の世界はよろづのことみなもてそらごと、た 報といふことである、聖人は常に業を懺悔して見せて下さる、 捨てたまはねことである、近頃頻りに氣がつきて來たのは業 ○唯一つ何より難有いてとは夫程の罪業の我をよくも くの業をもちける身にてありけるをとか、煩惱具足の まことあることなきとか、よきてくろのちこるも善 悪事のおもはれせらるくも悪業のはから 人見

> をしらして下されたのである。 べしなど、 ふゆへなり、さるべき業縁の催せはいかなるよるまひをもす 如何にも罪業深重に繋縛せられたる我等なること

出來のである、しかるに無碍の一道は其罪惡も業報も感ず かりまことである。 ける本願である、其惡業煩惱そらごとたはごとの中に念佛は ることあたはず、其業をもちける身をたすけんとおぼしたち 〇而して其業報を自分で變ぜんとするも一歩も變することは

善巧の恩寵を感謝したまひた次第である。 ならばとある、 たるべき筈なれど、行者若宿報にして在俗無戒の生活を爲す 設女犯と仰せられてある、行者若し宿報にして家庭世俗の生 とてあるから一言するに、聖人が六角堂の靈告にも行者宿報 る所以である、 卑謙したまひ、 活をするならばと仰せられてある、佛弟子としては清淨持戒 〇平素言ふべきことではなけれども、眞面目に氣付くべきこ 其宿報につきそひて、一生之間能莊嚴の大悲 愛慾名利に沈沒迷惑すと悲歎述懐したまひた 是れ我か宿報であると聖人が非僧非俗愚禿と

間に比類なき態度のあらはるくも畢竟此そくばくの業をもち 〇聖人の御一生が、いかにも謙虚にして恐くは世界の各宗教

にして外は愚なり、 ける身にてありけるをとの一語より湧き出づる涙からてあ も出雕の道を得ることは出來ねであつた、 しましても、 、皆是れ我御身にひきかけて私のことを知らして下さるので 何するの外はない。 南無阿彌陀佛の 賢者の信をきして愚禿の心を顯はす、 此點に至りては、釋奪がましましても、法然上人がま 親鸞聖人ましまさずは、此等罪業の凡愚には迚 愚禿の心は内は愚にして外は賢なり、 賢者の信は内は賢 真宗末代の明師と 7

### かけひきごうろ

の社會政治家教育家實業家宗教家何れの方面を解剖してみ 様でいやらしく耳に響きますが、 腕とか活動とか云ふてとを判する唯一條件の如く思はれて 含まれて居ると云位でない。時によるとこの心の强弱が敏 るるので、 のではないので、少くとも二人以上二物相互の間に行はれ 居ることもあります。一體かけひさと云は一人で出來るも かけひきでくろと云へば、何だか商法家の日 多少この分子が含まれて居るかの様に見えます。 所謂國と國との間の交際、 決してそうではない。今 人と人との間の変り 物を眞似た 電に

> に善ても惡ても相互の心に解決せられぬ時で、云はゞ甲と すと賣り言に買い言となつて惡く響き來るのであります。 ありといへは、一寸聞くと如何にも道徳化してよく聞えま により冥々に行はれて行くのであります。魚心あれば水心 などに於て、筆であるとか口でするとか目でするとか、何 云て宜敷かろうと思はれます《精神界》 度の差こそあれ、かけひきこくろのないものは先づ無い ずで困るとか其他家庭上にて存外其心があらはれて來るの ないものと云へば、誰しも眞質の親子と云でありましょう 目カクシをして物を探る如く、 乙との間に互に不安の念がありて衝突するので、 けいさを含んだ水くさい意味が見えまして、 であります。であるから緻密に考へると、凡て人間には程 子孫が少しは自分の事を忘れはせまひかと、 が、其親子の間でさへも時によるとこれだけ苦勞をすれ も不安の念が伴ふのであります。人間で一番かけひき心の であります。ですから、かけひきていろの裡面には、 そんならかけひき心と云はどんな心の状態であるかと云 反面より見れば魚心なければ水心なしと云一種のか 盲目同士のさぐりあひなの これを口に移 親の心子知ら チョード 50

證

## 佛是真宗

近 殉

言葉に就いて喜ばせて頂き度いと思ふのであります。 頃になつて又一層深く 願念佛の御眞意を繰返し」 の事に就 今日は 一念佛 さましては、 成佛是真宗』と 此の念佛の 昨年以來度 お話致した事でありますが 貴い事 5 ふ適切な有り難さな を知らせて頂きまし 4 事でありますが、此々法然聖人の選擇本

雕れた信心だとは誰も考 之に間違ひは無く、 方に力を入れても初め下されたのが親鸞聖人一代御教化の骨 が法然聖人一代の御教化である。其處で其念佛は唯稱 本御教化である。夫故南無阿彌陀佛々々々と念佛を稱へるの 更角念佛と申しますと、法然聖人の御教化は念佛を勸め給 言の來りて、念佛と言へば法然聖人、 では無 御教化である。 てある。夫で之を一言に言ふと、 直ぐ斯く V 彌陀の本願を信じて稱へる念佛であると、 考へるやらになつて居るのであります。 親鸞聖人は信心爲本の御教化であると昔よ 又親鸞聖人の仰せられる信心が、 へる者は無いが 法然聖人は所謂念佛爲本 信心と言へば親鸞聖 去りながら真宗と 念佛を へる念 信の

> すが T といふ所が質に真宗の真宗たる所である。 違はぬが、 と言ふに、 なつて居るのであ 從來とても念佛の尊い事は常に申して居つたのでありま は直ぐ信心が根本であると考へるもの故、 特に今日は此のお言葉を題としたのであり 2るのであります。して見ると眞宗の肝要は信心に實に今いふ「念佛成佛是眞宗」といふ語が其の根底 其の信心は念佛と別物では無い。 士真宗と名けられた真宗といふ名は何から來たか 思ふやうになって來るのである。 ります。 私は斯く氣が附 念佛成佛是真宗 0 ます。 以不 然るに 知不識 V

る。 念佛を稱へて佛にして貰ふのが眞宗であるといふ 意味であ 佛是真宗とは之を一言に申せば、 言ふに言はれぬ有難い味ひが顯はれてあるのである。念佛成 前號の『歎異鈔』の講義を書きつく氣附いたのでありますが 々と稱 であると頂くと、此のお言葉は言ふに言はれず有難い。 一数異鈔」の第拾二章に 念佛成佛是真宗とは何らかと言ふに、第一此の言葉の上に 稱へ易く保ち易さ念佛を唯何事もなく南無阿彌陀佛々 へて淨土に参つて佛に仕て貰ふ、 即ち南無阿彌陀佛々 之が念佛成佛是真宗 4 質は 々と 4

願を信じ念佛をまうせば佛になる」とは、 といふ御言葉がある。 ますが、「他力真實のむねをあかせるもろ~~の聖教は、本い、金剛言葉がある。前號の講義中にも書いて置いたのであ かせるもろ~~の聖教は、本願を信じ念佛をまうせば佛に條すこぶる不足言の義といひつべし、他力真實のむねをあ なる、そのほかなにの學問かは往生の要なるべき 經釋をよみ學せざるともがら往生不定のよしのこと、 たつた一言なれど るが以る この

現はれてあると思ふのてあります。具宗の教化といふも、 熟々味ふて水ると、 「本願を信じ念佛を申せば佛に成る」といふより外に何物も無 **聖教とは、言ふ迄もなく佛の廣大なる眞のまことを顯はし下** に続きるのであります。 竟するに此の外には無い。 南無阿彌陀佛を稱ふる者は佛になつて仕舞 ますの「本願を信じ念佛を申せば佛になる」 教とは、 味ひになって來るのである。 い。此の「本願を信じ念佛を申せば佛に成る」といふ御言葉を された御聖教である。 如何にも尊い御教化である。他力具質の旨をあかせる諸 念佛成佛是真宗といる味ひが、 とした致へは無い。 本師源空世にいてく 念佛成佛の眞宗が是であるといふ事になるのであり 即ち今の念佛成佛是真宗といふのと同じ 其の他力真實の旨をあかせる聖教は、 親鸞聖人は『和讃』に宣はく。 獺陀の本願を信じ本願の仰せ通りに 法然聖人一代の御敎化も此の一語は然聖人一代の御敎化といふも、畢 即ち他力真實の旨をあかせる聖 弘願の一乗ひろめつく 質に能く此の一語の上に ふといふの 實に是程易す てあ

> ふのが親鸞聖人の御信念でありますo は念佛成佛是真宗の本旨をお知らせ下されたに外ならぬとい に法然聖人一代化導の御真意である。 智慧の念佛を授けて衆生を浄土に連れ込んで下されたのが質 して見れば聖人の一代

は無い。 の顯の字が「あかす」の文字に當るのであります。其の「他力せられたのであるが、丁度偶然にも顯淨土眞實敎、行、信、證、總ての淨土の聖敎が他力眞實の旨をあかせるものなる事を仰 顯はすとあるが、即ち他力真實の旨をあかすと仰せられた思現はれて居るのであります。斯くの如く、六軸皆淨土の真實を の中に皆な備はつてあるのであります。夫は何らかといふに な盡きて仕舞ふのである。 る」で、『教行信證』一部の内容と言はらか、一部の精神は外で **真質の旨をあかせる聖徴は、本願を信じ念佛を申** 仰せられたは、 召である。勿論『歎異鈔』に「他力真質の旨をあかせる聖教」と の「あかす」の文字が『教行信證』に在りては、 教悉』には 又度々繰返す事であるが、其の法然聖人一代の念佛成佛是 信、證、眞佛土 化身土、といふ具合に、丁度顯の字になりてあかす」の文字が『教行信證』に在りては、顯淨土眞實教、今のお言葉に「他力眞實の旨をあかせる聖教」とある。此小の御教化が、即ち親鸞聖人の教行信證の御教化でありま 「本願を信じ念佛を申せば佛になる」といふ一語に皆 唯單に『教行信證』を指されたものでは無い。 教行信證といふ言葉迄が此の一語 せば佛にな

夫れ真質の教を題さば、 大意は彌陀誓を超發して廣く法藏を開いて凡小を哀みて選 で功徳の資を施すてとを致す。 則ち大無量壽經是なり。 釋迦世に出興して道数を 斯の經

力本願真質の旨を説き明して下されたに外ならぬのである。

大勢至菩薩の化身として此の土に

來現して、

親鸞聖人の御意にして見れ

意聖人の御意にして見れば、法然聖人の御一代は他法然聖人の御強化には直接真宗といふ言葉は無けれ

然聖人が浄土真宗をお開き下されたと言ふと、

いふ言葉があるかといふ事になるが、然らで真宗をお開き下されたと言ふと、法然聖人の

٤

E

本一州こと

83

智慧光のちからより、

浄土眞宗をひらきつく、

選擇本願のべたまよ。 本師源空あらはれて 浄土の機線あらはれ

なりつ を申すは行である。 すは行である。斯く念佛を申せば佛に成る、佛に成る。其の本願の親心を頂けば念佛するより外は無い。念で、本願は即ち敎である。其の本願を信ずるは即ち信で、是を以て如來の本願を說くを以て經の宗致と爲す。して群萠を拯ひ、惠むに眞質の利を以てせんと欲して 斯く念佛を申せば佛に成る、

證といふも外では無い、「他力真實の旨をあかせる聖教は、 されたものである。而して此の教行信證を今一つ縮める時は、 中に教行信證は皆な備はるのである。故に顯淨土眞實教行信 といふのが獺々眞實證の悟の境界に行く有様であります。斯 願を信じ念佛を申せば佛になる」といふ此の一つを敎へて下 くの如く「本願を信じて念佛を申せは佛になる」といふ一語の とあつて、 即ち念佛成佛是真宗となるのであります。 本

『五會法事談』の中にあるのであります。法照禪帥とは昔より 善導大師の生れ代はりと申する方で親鸞聖人は法照少康の二 師は善導大師の中に入れて仕舞うても出になるのである。 てあるかといふに、旣に御存知の事と思ひますが法照禪師の之に就いて此の念佛成佛是眞宗といふお言葉は誰のお言葉

『和讃』の中には

佛成佛是真宗のお言葉がある。其所の御文が又實に難有いのとあります。其の法照禪師の『五會法事讃』を讀むと、此の念 てあります。日く 功徳蔵をひらきてぞ、 いてたまひ、 諸佛の本意とけたまふ。 法照少康としめしつく、

何者をか之を名けて正法と爲る。若し道理によらば是れ眞 好悪今の時須く決擇すべし。 一々に子細朦朧する

見を空となす。」て、 道理によらは是れ真宗なり」で、最も正しき法とは、 て簡單に申すならば「何者をか之を名けて正法と爲る。 文をお讀みになる讀み方が又中々深い故一通りでは味はして 法である。一佛言を取らざるをは外道と名く。 するのが真の敎へである、真の正法とは唯此の念佛成佛の一 結局は「念佛成佛是真宗なり」で、南無阿彌陀佛々々々と念佛 を正法と名く」である。併しながら持戒坐禪は正法であるが、 一切世間を超出した法であるが、其の正法とは即ち「持戒坐禪 てはならぬのである。「正法能く世間を超出す」で、眞の正法は ること莫れ』で、何れが好きか悪しきかを今の時に於てはつき 一つである。「好悪今の時須く決擇すべし。一々に子釉朦朧す道理によらは是れ真宗なり」で、最も正しき法とは、真宗是れ 一つなるぞとお知らせ下されたのである。今之を御文に就いは念佛の一法なるぞ、眞の眞宗とは念佛成佛の敎へ、唯此の 中に引いても出になるのであります。 随分長い かといふに、佛を念ずるか念ぜぬかの一點で決まるのである。 、ム事が出來以のでありますが、一口に言ふと、 決めぬはならね。 味丈を簡 因果を撥無する見を空と爲す。 念佛成佛は是れ真宗なり。佛言を取らざるをは外道と名く。こと莫れ。正法能く世間を超出す。持戒坐禪を正法と名く。 如何が是れ正法ならん。念佛三昧は是れ真宗なり。性を 心を了るは是れ佛なり。如何んが道理相應せざらん。 御文であるから一々お話しするのは煩らはしいが、 單に申しますと、 佛教であるか否やのけじめは何處である 唯彼れも好い是も好いで漫然放つて置い 下されたりでう。う 親鸞聖人は此の御文を『行卷』の 正法能く世間に超出す。 其の親戀聖人が此の御 因果を撥無する 若し

去りながら獺々の結局を言ふ時は念佛成佛が佛教の佛教た なされた句であります。普通文章上よりすれば隨分無理な讀 法ならんや」の一句は親鸞聖人が信仰上最も力を注 者ならば即ち是れ空見である。「正法能く世間に超出す」で、 佛言を取らぬ者ならば、即ち是れ外道である。 る真の骨目である。坐禪戒律は未だ真の骨目と言ふ事は出來 を廣く言ふ時は特戒坐禪が正法であると言ふ事も出來るが であります。尚ほ之をも一度平たく申すならは、佛教の佛教た る。「真の正法とは即ち、念佛三昧は是れ真宗なり」である。「性 み方のやらではありますが、聖人が御信念より御覧なさる時 律如何だ是れ正法ならんや。」 の正法は能く一切世間外道の法を超出したる法であるが、「禪 是れ質に佛教の真質、真の正法であるといふのであります。此 ぬ。我やが南無阿彌陀佛々々々と念佛を稱へて佛に成るこそ、 に、真の正法とは一切世間に超出する法である。其の正法は之 の佛の境界に行き、心性を見證させて貰ふのである。之が實 るは是れ佛の事である。我々は念佛三昧の法に依りて未來其 を見、心を了るは便ち是れ佛なり」で、此世で性を見、 は、禪律は未だ佛教の極意、眞の正法と言ふ事は出來ぬのであ 佛教の根底たる南無佛南無法南無僧の三寶歸命によらずして の文を斯く讀むは本文の上から見ると少し無理な位であるけ る處は何處であるか、佛敎の真の正法とは何であるかといふ に真の正法である。「如何んが道理相應せざらんや」といふの 此の「禪律如何ぞ是れ 因果を信ぜぬ 心を悟 て御覧 IE

> を見、 り、心性を見證したりする事が出來る位なら、 真に佛教の骨目、真の佛教であるぞとの思召かと頂かれる り佛なのである。佛の為めなら救濟も念佛も要らぬ。 てあります。 く處では廣大なる念佛の惠みによりて未來佛になるこそ是 心を了るは便ち是れ佛なり」で、此の世で悟りが開けた 我々は初めよ 我が頂 0 n

ふに、 なのである。去りながら同じ佛教の中に在つても真の信仰で ば、もとより佛教であるも無いも無い、言を信ぜず、唯自分自身を信じ、自分自 す。今の御文に就きて猶ほ少し申すならば、「佛言を取らざる ます。『歎異鈔』には如何に仰せられてあるかといふに て別れるのである。其の肝心肝要の歸命の念佛、 點は何處に在るかといふに、 あるか無いか、真宗であるか邪宗であるかといふけじめの一 信ずるか信ぜぬかによつて定るのである。 を外道と名く」て、佛教を外道との別れ目は何處にあるかとい 宗」の味ひを猶ほ色々の方面から頂き度ひと思ふのでありま よつて佛に成る事が出來るのである。之が念佛の功徳であり 今日も話が段々六かしくなりますが、此の「念佛成佛是真 此の念佛を頂くか頂かぬか、 唯自分自身を信じ、自分自身で振舞ふ丈けなら 念佛三味であるか無い 此の廣大なる佛の仰せを 頭から是れ外道の法 人間が初めより佛 我々は之に かによつ

ばすなはち佛なり、佛のためには五刧思惟の願その詮なくだ、願にほこるももひもなくてよかるべきに、煩惱を斷じなむほよろ惡業煩惱を斷じつくしてのち本願を信ぜんのみ やましまさん。云々

173

に斯く頂いて御出なさるのである。聖人のお意にすれば、「性

『行卷』に引用せられた文で見ると、親鸞聖人は明か

れども、

實に尊いお言葉であります。 質に尊いお言葉であります。 と此の念佛成佛是真宗の一語は はすがり、佛のお力によつて念佛成佛はあのである。之が實 にすがり、佛のお力によつて念佛成佛するのである。之が實 にすがり、佛のお力によつて念佛成佛はるのでは無くして、佛 り、是心是佛是心作佛と此世で佛に成るのでは無くして、佛 其の要が無い。佛教の真意は斯くの如く此世で煩惱を斷じた 其の要が無い。佛教の真意は斯くの如く此世で煩惱を斷じた

れる所 なされ 禪師が五臺山にて文殊菩薩に遇ひ、念佛の廣大なる事をお聞には度々お引きなされてあります。中にも特に著しきは法照 72 れてある。 E. 0 の所に行くと、文殊菩薩は懇々と往生浄土の計り事は念佛の ると向ふの文殊菩薩の所に行けと言はれた。 られた。此所は何處であると尋ねられると、 一行に 言葉を非常にお喜びなされたものと見え、 ので支那では名高い方であります。 事を少々話しますと、此の人は非常に能く念佛を稱 猶ほ法照禪師の『五會法事讃』の事を申した序に、法照禪師 る。法照禪師が五臺山に行かれると、澤山の菩薩が居たといふ事を『和語灯錄』を初め色々の處に玉引きなさ 如くは無い事を教へられた。『和語灯録』の文を再讀す であるといふ事である。其處で出離の要法を尋ねられ 殊に法然聖人は此人の 『和語灯鎌』など 其處で文殊菩薩 文殊普賢の居ら へられ

世の凡夫いづれの法を行びてか、永く三界を出て、浄土に給ふ。時に法照禪師ひざまつきて文殊に問ひ奉て、未來惡普賢文殊東西對座して、もろ(一の衆生の為に妙法を説き大聖竹林寺の記に云く、五臺山竹林寺の大講堂の中にして、

稱念すれば、 (中略)文殊の宣はく 門 に極樂に生ずの云々の 生るし事を得べきとo文殊答て宣岐く、往生浄 號に過ぎたるはなく、 如何に況んや未來惡世の凡夫をやと答へ給へり。 是に依て釋迦一代の聖教に多く讃る所皆な彌陀 佛の本願に依て生死を出づ、 未來世に於て惡衆生西方願陀名號を 頓證菩提の道 直心を以ての故 の計 只稱名の一 5 とと

師のお言葉を引用せられてあるのである。め外法然聖人が他力念佛を言はれる時には乾度法照禪是れであります。此處の所が法照禪師の傳といふと必ず出て

親鸞兩聖人が共にお喜びなされたものを舉げると、「其の法照禪師の御文は非常に有難いのが澤山あるが、法然簡の本言真を号月も正れてあるのである。

常を離る。
常を離る。
常を離る。
常を離る。
一切衆生皆度脱す。名を稱すれば、曠刧廛沙ることを得。凡夫若し酉方に到ることを得れば、曠刧廛沙ることを得く。一切衆生皆度脱す。名を稱すれば即罪消除することを得。凡夫若し酉方に到ることを得。觀音勢至自づかの罪消亡す。六神通を具し自在を得て、永く老病を除き無の罪治亡す。六神通を具し自在を得て、永く老病を除き無の罪治亡す。六神通を具し自在を得て、永く老病を除き無の罪治である。

序に申しますと、『行卷』に引用なされた慈愍和尚の御文が非常に有難い。之も法照禪師の御敎化である。猶ほ此の御文と一緒に親鸞聖人が斯く彌陀念佛の一行が最も肝要であると言つて下されたのが

總て迎え來らしむ。貧窮と富貴とを簡はず。下智と高才と彼の佛の因中に弘誓を立て玉へり、名を聞いて我を念ぜは

磔を變じて金と成ら令む。云々。深さとを簡はず。但回心して多く念佛せしむれば、能く死を簡はず。多聞と淨戒を持てるとを簡はず。破戒と罪根の

す。 變じて金と成すとは、如何にも廣大なる念佛の功徳でありま如何なる罪悪深重の者も但回心して念佛せしむれば、瓦礫を

其處で佛の本願は諸有坐禪戒律、一切の諸行諸善を選び捨て あつては助からぬ障弱怯劣の衆生なる故である。 佛は戒律で助けると仰せられるのぢや すのでありますが。何程言つても味いか盡さぬ故、又重ねて玆である。昨年來法然聖人の選擇本願念佛の事は余り度々申 法然聖人が一代苦勢して選擇本願念佛をお説き下されたが せられるのぢや無い。 しますと、 唯念佛の一法を與へ、 何故であるか。我々は若し座禪や戒律で助けると 選擇本願は外では無い。 つては、 其者を収はんとお唇の下されたのである。 又修行 救はれ難き悪凡夫なる故であるo 私へ易き名號を南無阿彌陀佛々 や作善で救ふと仰せられるの 無公、 佛が我々を助けるに、 座禪で助 修行作 けると

である。『歎異鈔』の第二章に出來ず座禪も出來ず、善き事とては何一つ出來以淺間しき者此の選擇本願を我々の心に頂く心持は何うか。我々は戒行も

れば、とても地獄は一定すみかぞかし。といふ後悔もさふらはめ。いづれの行もおよびがたき身なして地獄にもおちてさふらはゞこそすかされたてまつりて自餘の行をはげみて佛になるべかりける身が、念佛をまう

と仰せられて、我々は念佛己外に戒行にしろ、坐禪にしろ何と仰せられて、我々は念佛己外に戒行にしろ、坐禪にしろ何を此の念佛を喜ばずには居られぬのであります。猶母申せば我々が、坐禪や戒行では行けぬと氣が附くは我が力では無い、佛かねて斯くの如き者なる事を初めより知召しての御本願である。此の御本願があればこそ、我々が真實自力では行けぬとった。此の御本願があればこそ、我々が真質自力では行けぬある。此の御本願があればこそ、我々が真質自力では行けぬある。此の御本願があればこそ、我々が真質自力では行けぬの味はひであります。

此の本願のましに唯念佛ばからと頂いた處である。『歎異鈔』と念佛を稱へて喜ぶ有樣であります。で念佛成佛是真宗とは、和は如來の本願を其儘頂いた姿が、即ち南無阿彌陀佛々々々願陀佛々々々と喜ぶは、即ち本願に從ふのである。言以換ふ取して下された本願の念佛である。此の念佛を頂いて南無阿取して下された本願の念佛である。此の念佛を頂いて南無阿取して下された本願の念佛である。此の念佛を頂いて南無阿取して下された本願の念佛である。此の念佛を頂いて南無阿非人頂(と法然聖人の選擇本願念佛は、唯徒に口に稱へる事、「以下

76 には宣はく

細なきなりのKIKのもほせをからふりて信ずるほかに別の子見と、よきひとのもほせをからふりて信ずるほかに別の子親鸞にちきてはたど念佛して彌陀にたすけられまいらすべ

ばれた處から、念佛成佛の意味で仰せられたのであります。はぬけれど、其信仰は暫くも念佛を離れた信仰では無い。聖はぬけれど、其信仰は暫くも念佛を離れた信仰では無い。聖れたは廣大なる御慈悲を頂いて、與宗信者の事を常に念佛者々人は常に念佛々々と仰せられ、與宗信者の事を常に念佛者々ななと言つても出になるのである。寧ろ聖人が真宗と名けられたは廣大なる御慈悲と仰せられた一言が、念佛成佛是真める。此の「たゞ念佛して」と頂かれた一言が、念佛成佛是真める。此の「たゞ念佛して」と頂かれた一言が、念佛成佛是真める。此の「たゞ念佛して」と頂かれた一言が、念佛成佛是真める。此の「たゞ念佛はかり、唯お慈悲ばかりて

### F

楞嚴經』の意によると仰せられて、 勢至和讃を作りて如何にお示し下されてあるかといふに は 教全体の中から背目を躩んで念佛の一法をお示し下されたの あります 一切衆生唯念佛の一法によりて佛に成るが佛教の本意であ れて、 てある。 話が段々深くなりますが、念佛を稱へて佛に成る事は獨り ますが、其の法照禪師の喜ばれた文珠菩薩發願の文にも、「のみの教へでは無い。法照禪師の事は先程も申したので といふ意味の事が仰せられてある。 といふに、親鸞聖人は常に大勢至菩薩が法然聖人と現 智慧の念佛をも勸め下されたのであるとも喜びなさ 平日拜讀する『淨土和讃』の罪りに親鸞聖人は特に 宣はく。 其處で法然聖人が佛

> 説かれてあるが、 『首楞聚經』の中に大勢至菩薩が念佛を以て悟りに入られたと びなされたのである。之は法をも勸め下されたのが、 これ 染香人のその身には、 念佛のひとを攝取して、 無生忍にはいりしかば、 大勢至菩薩の 13: もと因地にありしとさ 當來とをからず、 の如來は衆生を、 をすなはちなつけてぞ、 光この身には、 をおもふごとくに 其勢至菩薩が此の娑婆世界に於て念佛の一 之は法然聖人の事であるが、又龍樹菩が、法然聖人一代の化導であるとお喜 大恩ふかく報ずべし。 浄土に歸せしむるな 香光莊嚴とまふすなる。 念佛の心をもちてこそ 香氣あるがごとくなり、 衆生佛を憶すれ 如來を拜見らたがはず 一子のことく憐念す。 いまこの娑婆界にして。 は、

を確したではく、 如来は無上法皇なり、薩和讃には、

言つても出で下さるのである。して見れば此の念佛三昧は三た。唯念佛三昧によつて始めて最後の度脱を得たのであると愛斷ち難く生死盡き難くして、遂に解脱を得る事が出來無つ即ち一切菩薩も無量劫に於て萬善諸行を修したけれども、恩

世十方一切諸菩薩出世の本意、佛教の佛教たる肯目は此の外下されたが法然聖人である。故に佛教と言へは甚だ廣いが、下されたが法然聖人である。故に佛教と言へは甚だ廣いが、下されたが法然聖人である。故に佛教と言へは甚だ廣いが、下されたが法然聖人である。故に佛教と言へは甚だ廣いが、下されたが法然聖人である。故に佛教と言へは甚だ廣いが、下された真宗の背目であります。

私は先日縁ありて親鸞聖人が法然聖人の御致化をお祀しなされた『西方指南鈔』の御直鑵を拜見しました。之は今度淨土ある。之で拜見すると、親鸞聖人が法然聖人を墓はれた事はある。之で拜見すると、親鸞聖人が法然聖人を墓はれた事はあるといふ事が度々お書きなされてある。法然聖人が或時三時に著しきもので、中にも法然聖人が法然聖人を墓はれた事は会と、本事が度々な書きなされてある。法然聖人が或時三年の僧正公胤法師へ夢に告げて宣はく「我れ本地は大勢至菩薩なり衆生を化せんが為に此の界に來る事度び一へなり。云云」といふ事が在文にも紙裏にも度々書かれてある。之て頂くと法然聖人の御文化といふと南無阿彌陀佛の外は無い。

選擇本願念佛集、南無阿彌陀佛、往生之業念佛爲本、箇所丈である。其の一箇所は即ち『選擇集』劈頭の箇所丈であるは『行卷』に唯一證』に法然聖人の御文をお引きなされてあるは『行卷』に唯一證。に法然聖人が『教行信

夫れ速に生死を離んと欲はど、二種の勝法の中、且く聖道 大れ速に生死を離んと欲はど、二種の勝法の中、且く聖道 大れ速に生死を離んと欲はど、二種の勝法の中、別といふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが なの骨目、釋尊の出世の本意も此の念佛以外に無いといふが は然聖人の御教化の最も著しき所である。此の文を引いて次 は然聖人の御教化の最も著しき所である。此の文を引いて次

て念佛成佛すべし。
り。大小の聖人重輕の惡人皆同じく齊く選擇大實海に歸し明に知ぬ。是れ凡聖自力の行に非ず。故に不廻向と名るな

而して直ぐ續けてに歸して念佛成佛疑ひ無いと言ひ切つて下されたのである。と。即ち大小の聖人輕重の惡人、如何なる者も此の選擇本願

道無さが故にとの玉へり。 浮華の化生する所に非ざること無し。同一に念佛して別の 是を以て論の註に曰く、彼の安樂國土は阿彌陀如來の正覺

喜地と名ぐ○是を初果に喩ふることは、初果の聖者尚ほ睡 傾れば眞質の行信を獲る者は心に歌喜多さが故に、 陀佛と名け上る。 懶惰なれども二十九有に至らず。如 斯の行信に歸命すれば攝取して捨て玉はすの故に阿彌 是を他力と曰ふ。 何に況んや 是を数 -方群 生

るが故に阿彌陀如來と申奉るのである。是れ實に他力の至極 である。 方微塵世界の衆生、南無阿彌陀佛々々々と如來廣大の惠み 喜ぶ者なら、如何なる者をも攝取して捨てし下さらぬ。か

の のお慈悲の頂けた者なら、即ち必定の菩薩である。正定聚 聚之数と云へり。仰て斯を憑む可し。專ら斯を行す可き也。 是を以て龍樹大士は即時入必定と曰ひ、曇鸞大師は入正定 人である。次が有名なる光明名號の文であります。

る可 悲母無さずは所生の縁乖さなん。能所因縁和合す可しと雖、 良に 信心の業職に非ずは光明土に到ること無し。真實信の業職 號を以て 、因緣和合して報土の眞身を得證す。故に宗師は光明名 知ね、徳號の慈父無さずば能生の因闕けなん。 6 ち内因と爲す。光明名の父母斯れ則ち外縁と爲す。 成佛是真宗と云へり。又真宗遇ひ回しと云へり。知る。の。のので十方を攝化し、但信心をして求念せしむと言へり。

業識を頂かねと極樂に行く事は出來ね。光明名號の父母は此の業識といふ如來廻向の信心を賜はるのである。此の信心の の中心の信心を育て上げて下さる惠みである。此の惠みによ の廣大なる南無阿彌陀佛の父と、光明の母によりて、 信心

> 佛是真宗の一言で止めても出になるのである。兹が即ち先程 但信心をして求念せしむと言へり。又念佛成佛是真宗と云へてあります。この故に「宗師は光明名號を以て十方を攝化し、 鈔』に「本願を信じ念佛を申せば佛になる」と仰せられたが弦 報土の與身を得證し成佛させて下さる。初めに申したりて信心の業調を頂き南無阿彌陀佛々々々と念佛を稱 らぬのであります。 よりいふ念佛成佛是真宗の味ひである。 」てある。親鸞聖人は以上申した『行卷』の御文を斯く念佛成 て信心の業職を頂き南無阿彌陀佛々々々と念佛を稱ふれば 弦を能く頂かねばな

は如何に めに、 宗に遇らた所詮が無いといるのであります。 に真の佛教である、真宗である、此の念佛を頂かぬ事には真 である。此の大悲の親の惠みを頂いて仰のまくに念佛するが 末代の我等に於てをやである。去りながら其の出來ぬ者の爲 み罪障を滅し度脱したと言つても出なさるのである。況んや めてゞは無い、 之を要するに親鸞法然雨聖人の御真意は外では無い。 佛は此念佛を成就して、之を以て助けるといふ御誓願 しても坐輝や飛律の出來ぬ者である。 一初菩薩も出來無つた、 唯念佛三によつて こは無いの我々が初 0

猶ほ又之を『和讃』で頂くと、

むのは皆是れ假りの門戸である。然るに此の權實眞假の別を眞の佛教、眞宗である。萬行諸善であれよ是よと自力で苦し此の廣大のお慈悲を頂いて南無阿彌陀佛々々々と念佛するか **槽質與假をわかずして、** 念佛成佛これ真宗、 我も人も自力根性に迷うて居るのは、今猶自然 自然の浄土をえずしらぬ。 萬行諸善これ假門、

念佛成佛自然なり。

がらも口には南無阿彌陀佛々々々と念佛が浮び出て下さる と思うても申さすには居られぬのである。 深き自分に為のお慈悲であると氣が附けば、 申すのでは無い。佛の廣大なる本願の親心を承はつて此の罪 を信じ念佛を申せば佛になる」の文と、ひだと合ふのでありま 念佛成佛自然なりなのである。弦の所が初めに申した「本願 は我々 是真宗であつて見れば、念佛が大切なに違はぬが、 である。『歎異鈔』には宣はく、 我々が本願を信じ念佛を申すのは、 自然はすなはち報土なり、 力みて稱へる念佛ぢや無いの「信は願より生ずれば、 有難いのであります。上來述る如 證大涅槃らたがはず。 力みて信じ、 極言すれ 申さずに居らう ば泣きな 其の念佛 念佛成佛 力みて 0

又別の文には、 やと自然に口に浮 रिकार, るなりと信じて念佛まうさんとおもいたつこくろのちこる 爾陀の誓願不思議にたすけられまいらせて、 自然に口に浮んで下さるが、念佛の廣大なる功徳である。即ち本願が胸に屆けばいつの間にやら南無阿彌陀佛々々 すなはち攝取不捨の利益にあづけしめたまふなり。 往生をばとぐ

して、たいほれくしと彌陀の御恩の深重なることをつねに 自然のことはりにて柔和忍辱のこくろもいてくべし。すべ てよろずのことにつけて往生にはかしてきちもひを具せず らよってれ自然なり、 わろからんにつけてもいより あるひいだしせいらすべし。しかれば念佛をまうされさる わがはからはざるを自然とまうすな 1願力をあふぎまいらせば、 土を知らぬものである。

諸有に流轉の身とぞなる、 聖道權假の方便に、 悲願の一乗歸命せよ。 衆生ひさしくといまりて

る。 假の道に外しく止まりて、 れも爲ねばならぬ、是も爲ねばならぬと思ふのは、皆な見道ぢやと仰せられるのである。我々が善を爲ねばならぬ、 聖道權化のかりの道ぢゃと仰せられるのである。 親鸞聖人の御教化は實に手嚴しい。 真の佛弟子とは唯念佛行者あるのみであるとの仰善萬行の行者は總で是れ假の行者である。僞の行 ある。 無いとのお腹である。凡て聖人の眞の字の用ゐ方は絕對的で ム丈けでは無い、質に佛教の骨目、之を措きて佛教の具質 如く聖人が真宗と仰せられる意味は、 一聖道門である、僞とは九十五種の外道の事である。余の萬 ち
真とは
偽に
對し
假に
對する
言葉
である
。
假とは
八萬四
千 ず大涅槃を超證すべきが故に真の佛弟子と曰ふ。と、 弟子とは釋迦諸佛の弟子、 眞の佛弟子と言ふは、眞の言は僞に對し、假に對するなり。 早く 眞の佛弟子であると言はれてある。『信卷』に宣はく 聖人は此の惠みを頂いた者を如何に仰せられるかと 悲願の一乗、眞の佛道に歸命せよとである。 行きつ戻りつ流轉して居るのであ 金剛心の行人なり。 聖道門の数を權化方便 唯單に淨土の骨 偽の行者である。 我々は其の 斯の信行必 せてありま 皆な是れ 斯くの 日とと あ は 0 V

喜ばれた御眞意を申したのであるが、最後に之を我々の心に 偖て以上は佛教全體の上より親鸞聖人が念佛成佛是真宗と 心持に就き、一言申しますと、 又『和讃』に

これすなはち他力にてまします云云。

是れ自然である。而して斯く引寄せられて自然に生る、淨土 から、 は、即ち其の自然の極まり、無為法身の御國である『自 者不取正覺の誓願で、否でも應ても成佛させて下さるのであ うてる中に本願に引かれて自然に自然の淨土に行かせて貰 佛成佛自然なり」である。我計はざるに自然に浮んで下さる すなはち報土なり 集りて念佛してる間も常に引張り密せられて居るのである。 廣大なる本願力により、 る。『大經』の中には「自然の牽くところなり」と仰せられて、 る。念佛成佛是真宗と頂いて念佛を稱へて居る中に、若不生 にて念佛が浮んで下さる。是れ即ち「信は願より生ずれば、念 即ち悪ろからんに就けても願力を仰ぎ参らせば、 **證大涅槃らたがはず」で、斯く自然に念佛を稱へさせて貰** 自然の念佛なのである。次に「自然はすなはち報土な 證大涅槃らたがはず」であります。 我々は自然に引き寄せて頂く。 然は 斯く

無い。 な念佛の一法に籠つて仕舞ふと仰せられたは之である。 をが念佛の一法と言はれた御文を引き集めて、佛教全体は きるのである。 偖て斯く頂く時は「念佛成佛是真宗」の語程有難い 熊谷蓮生房へ御教化の如く つてある。親鸞聖人が『行卷』に元照律師を始め多くの方全体佛のお慈悲を押し詰めて言ふ時は念佛の一語に湿地く頂く時は「念佛成佛是真宗」の語程有難いお言葉は 是れが行などいふ區別は無い。唯法然聖人

無阿彌陀佛と申せば、十惡も五逆も、三寶滅盡の時の者も、 義なさを義とす、様なさを様とす、浸さは深さなり、 期に一度も善心なら者も、 西東わきまへぬものも、 只南 決定

> きを様とすである。何事の在しますかは知らねども、 唯如來のお慈悲を喜んで念佛させて貰ふのが義なさを義とす 阿彌陀佛々々やと念佛成佛の期を待つばかりであります。 如き罪深き身を哀れませ給ふ廣大の御不思議にまかせ、 すとの敎化をお喜びなされた。他力には義なさを義とし樣な るのである。 して往生を得候なり。 貴ふばかりであり 親鸞聖人は晩年に於て非常に此の義なさを義と 釋迦彌陀を證とす。 ます。自分の計らひを用るず、 唯斯の 南無

居ましたが、 此のも言葉が真宗の名の源なる事、 の骨目なる事を申したのであります。 lましたが、今度獺々其の難有い事に氣就が就いて、今日は私はかねて此の念佛成佛是眞宗のも言葉が有難いと喜んで 及び廣く申せば佛教全体

縦介一生造悪の

稱義名字と願じつく。 衆生引接のためにとて

若不生者とちかひたり。

南無阿彌陀佛々

生生な願ふ心にかばりないないないにもいないないにないこそうれし 念 佛 るで 0) 壁 今た その 御だ のしみうくるとなばわだにも歌ばれ 名に めの母 1 2 ÷ りに ,, ひた 0 L し南び (香樹院語錄) 日のうれしさの け無壁 信ずれ阿の心ば 淵陀 53 0) 世で 12 他0

聖 傳

# タカ釋尊傳

第二十三 悪しき交は善行を壊す

されば提婆達多の會下は漸く増加し彼は常に弟子と共に僧院 日々最良の古さ香れる米にて作れる食物五百鉢を送りたり。 と譽とを受けぬ。王子は彼の爲にガヤサイサに僧院を建て、 を說き給ひぬ。提婆は王子アジュータサッツに籠を得て大に利世尊ジエタバナにましまし、時、提婆達多に就きて次の譚 に住しぬ。

あひ、 時に二人の友ラージャガハに住し、が、其一人は世尊に歸 他は提婆に歸して僧となりぬ。彼等は各諸所に於て巡り 又折には僧院をも訪れぬ。

等が甘き粥を飲み十八種も料理の皿をかへて食するは樂しか 汝は鄭ろ朝に於てガャサイサに來りよら食物を受けずや、我に住して最良の食を給せらる、汝は何の故に日々勞するや、 苦と煩はしさを厭はずして、食を乞ふや、 と煩はしさを脈はずして、食を乞ふや、提婆はガャサイサー日提婆に属せる僧は友に云へり、「兄弟よ汝はなど日々勞 提婆は ガヤサイ 我

イサに越むき食事を為し、竹園に早く歸り來りぬ。さ

> りたり。 れどては永く秘す事能はざり 4 いつしか喧ましく噂にのほ

なない ずや、來れ、我等は世尊の前に連れ行かん」と云ひて講堂に伴 ありながら、提婆が彼の惡によりて得たる食を受くるとは何 をも受けたれど、人は提婆に非ずして他の人なり」とof兄弟 篳悪によりて変を結びね○<br />
汝は涅槃に導き給ふよき教の下に し、そはまことぞ、兄弟よ、 きて「誰ぞ告げし」と問ひ「かく」 よ、提婆は佛の怨敵なり、彼はアジャータサッツの愛顧を占め、 されば友達はそが真實なりや否やを彼に問ひぬ。彼おどろ 我はガャサイサに行けり、 一の人」と聞きて云ひぬってよ 食物

連れ來りしや」と問ひ給ひぬ。 世尊彼等を見そなはし「汝等は何の故を以て此僧を强ひて

おのれの為に得たる食を招伴せりol 此僧は世尊に歸依し來りながら提婆の如き惡人が

世尊は僧にその實否を正し給ひしに彼曰く

譚を述べ給ひね。 き、汝は逢へる人毎その言に從ひて事をなすなり。」とて次の 悪の者なり、 「世尊よ、我に食を與へしは提婆にはあらて他の人なり」と 時に佛宣はく「僧よ言譯を爲す勿れ、 如何にしてか此處に僧たる汝が彼の食を喰むべ 提婆達多は罪ある猛

さ。時に王は「乙女の顔」と名づけたる肚大なる象を有しぬ。彼 はいと柔和にして善良なりしかば誰をも害する事なかりき。 昔ブラマダツタ、ペナレスにり在し時菩薩は彼の大臣たり

の念を懷き、「我は以後暴々しく激しき者とならん」とて、遂に 0 れぬ。次日も亦寄合ひぬ。如斯して數日に及びしが象は彼等 を以て運ふべし、 談るを悉く聞きて、「そは全くちのれに数ふるものなり」と つしか性質は一變せり。 一日强盗彼の室の傍近くに來りて彼等の謀を廻らしぬっ く逃道を作り、又かくの如く家を破壞せん、我等は暴力 鋭く激しく殘酷に爲さん」と互に注意し戒めつい別 人は打殺し、打倒してん、 萬事、 狐凝する

巻きつけ大地に投けて打殺したり。かくの如くして來る者毎 所以を見出すべしと命じたり。 に皆殺しぬ。王是を聞き。直ちに菩薩を召して象の狂氣せる 朝まだき番人は室に入り來れ 5 象は忽ち彼をば長き鼻に

て談りし事ありしやと問いね。 を抱きしならんとて、 々しき事を語れるを聞きて、ちのれに教ふるものなりとの念 其理由を考へたり、 菩薩行きて象を見しに何處も身體には異常なかりしかは深 遂に彼は思ひ當りね。 そは象が誰ぞ暴 番人に向ひ、 誰人か來りて象の傍に於

「然り、君よ或盜賊等來りて共に語りし事ありき」と答へね。 菩薩は去りてかくと王に告けたり、「大象には何等の異常な たと盗賊等の談るを聞き遂に狂氣せしならん」と。

「おらば如何にして是を癒すべき」

象の前に於て正法を説かしめ給へ。」

彼等を象の小屋近く座せしめ聖なる事を談らしめたり。 「おらは然なすべし」と王は直ちに、聖者を迎へたり、 菩薩

**聖者は語り始めぬ、「誰をも打つ勿れ、 又誰をも殺すべから** 

穏になりさっ てならん、 これを聞きつく象思へらく、これらの人の致へは我に對し しら行の人は忍耐强く、愛ありて、慈悲深くあるべし。」 爾今以後善良とならん」とてそれよう全く馴れて

の性を復活したり。」とて偈を稱しね。 王は菩薩に「象は如何になせし、静穏になりしや」と問ひね。 然り、我主よ、 かの如く悪しかりし彼も、 賢者の為にもと

賊のかたるを含くしかば、

「乙女の顔」は暴れ出しい。 聖者の言をさくしより

もとのこしろに行かへり

大象確とよくなりね。

聞きて是に從ひ、 て王はアナング大臣は我なりき」と。 も常に人の言に左右せらるしなり。「乙女の顔」は即ち汝にし 師は此譚をおへて、 王菩薩のよく既の心情をさへ解するを嘉しぬ。 聖者の言を聞きて亦是に從ひし如く、 僧にのたまはく、「汝は前世盗賊の言を 今世

### 第二十四 象と犬の話

給ひきの 世尊ジェタバナにおはし、時、或老僧と信者とに就きて

ば陸じく共に僧院に到りて日沒に到るまで語り楽して歸れ 々他の友の家に行き食事をなしぬ。友亦己も共に食し、 サーヴッチに於て二人の親友ありけり。一人は僧となり日 終れ

院に歸るが常なりき。 僧は友を送りて町の門まで行き此處にて別を告け一人僧

一日僧等説教の室にて、 世尊是を聞き給ひて宣く 彼等の陸まじき事を語りてありし

き」とて次の譚を談りたまへり。 「比丘等よ、彼等は現今睦まじきのみならず、前世亦然なり

\*

4

犬は折々象の長鼻を捉へ左右に振り動かして遊びたはむれた て食いなどするうち、無二の親友となり、常に各幸福なりき。 或は泉の食ひあまりしもの、またこぼれし食片などを拾ひ 省てブラマダッタベナレスに治めし時菩薩は其大臣たりきの 或一疋の犬、王の象と親しみね。犬は日々其傍にのみ在り

行きた 一日一人の農夫來りて象の番人に金を與へ、此犬を村に伴 60

は番人は之を王に告げね。王菩薩に此由を問ひしかは、 番人に「象と陸ましかりし者なさや」と問ひぬ。 象を檢せしに何等の異常なかりき。 然るに象は此日より犬を惜しみて全く飲食せざりさ、され 思へらく、一彼は何者かを惜しみて哀しめるなるべし」と、 たいいと悲しげに見え 直ち

答へたりの 「君よ彼の最も好める者は、犬なり、 そは或人に造しな。」と

親しかりし大を離せし為悲しめるなるべし」と。 菩薩王にかくと告げねっ「象には何の變りもなし、 たいいと

米や秣の一はしも

断えず変はり、大象は など樂しまん、 もはや取るまじ、 思ひみよ

犬を愛してやまねなり。

薩はすくめぬ。 象は大に之を懐しめば直ちに彼を放つべしとのたまへ」と菩 ・王是を聞き、 「宣告を下して王の象が最も好める犬を連れ行さし者あり、 如何に為すべきかを謀りたまひしに

とりかつ て泣き叫び、又下して犬の喰ふさまを眺めしが、己も漸く食を 象の傍に行きしに、 王然なせしに犬は直ちに放たれぬ。急ぎ飛び歸りて、犬は 象は懐しげに鼻にて是を取り、 額にのせ

りき」と説き給ひねっ 王は菩薩を大に嘉したり、「大とは信者にして、 象は老僧な

かせにあづかり候へば、助かるとなられたが助かるにあらず、 存じ候也で からわもの人助かると思ひとりて、念佛申し候が、 まつにもあらず、調べるにもあらずの本願に助けらるし 心は萬切の仇なりと詮ばされたり。 無始以來の自力にて、此度その心に執心のやまぬが不便さは、 なりてと、なれぬ身をしらずに、なれることのやうに存じ候が、 き也。御化導にあひ迩り候へけ、 脳陀佛に助けられて、往生するでと信じ添り、念佛申すより外な 今度の一大事の後生、おのが警悪のほからひかすてて、 たで己が助かると思ふこしろに 是によりて助かると思ふ心か たと阿 御即 此

御 同 行

《香樹院品録より》

24

告

É

能戶得

ましたから喜んで告白をさせて頂きます。 ないました。然るに本月十四日辱くも電報や御賃節を下さい外のために申上るのもとさしひかへて他日を期した次第で御教化を得たいと存じましたが、しかし、御忙しい中を自分一私の入信の徑路、其後の模樣などを御聞きを願ひまして、御教化を得たいと存じましたが、しかし、御忙しい中を自分一私は、今度、近角恩師の仰に從ひまして告白をさせて頂き

弊を加 かつたのであります。 辛じて合格致しました。後から思へば此事が既に唯事では無 い方で、 は己れを正善と考へ、 て自分もどく冷淡で宗教の話しが出ますと不快を感じたり攻私は、信仰の事には除り氣のない家庭に育ちましたので、從 も到底合格は覺束ないと思つて居ましたが學業にも體格にも へたりするといふ風で御座いました。 一幼い時からの雨親の心づくしは申上るまでもありま 九歳の時、 師範の入學試驗を受けました。親も自分 兎角他人の缺點のみに眼をつけ、 私の性質ではありますが 私は元來體の弱 殊に入學後 理想

> ます。 と思ひ合せて感謝にたえません。 も唯 は に霑ふて居たまふ時であるのであります。途中での見聞は或 泣いて居るときは、大悲矜哀の慈眼、常にやるせなき同情の涙のてた、泣きに泣きました。後から思へばこの人生の悲惨に 友のするめで休職療養に決し任地に別れました。途に一點の光なく全く暗黑界の人となりました。 私が肺尖カタルに犯された事であります。もう死の宣告の下 自分の勉強が主で校務を客として居ました、からして居ます 不思議と申す外はありません。今日の恩寵と、六年前の憂愁 とは無い、きつとなほるであらう」といふ誠にはかないしか つたも同様と思い運命の非なるを嘆き、兩親の悲嘆を想ひ、前 中に其年の秋になつて堪えられん苦悶に陷りました。それは にならうといふ虚禁心に騙られた野心が盛でありました為に せんでした。三十六年學校を出ます前頃から胃が悪くなりま 四日であり これほどに感じましても心の底では、「自分だけは死ぬ様なる み一方には又自分は小學校教員ではつまらん、是非中等教員 てありますから家の事を思ふて心配し、 を實現しょうとしては其通りに行へず。ために苦惱がたえず した。任地は家から三十里計も距つて居ました。元々小 一生の見なさめ聞きなさめてあらうと考へまし 一の頼みを持つて居ました。實にしぶとい人間で御座 家にかべりましたのはその月、 ました、恩師から電報の着いたのも五月の十四日 即、六年前の五月の十 自分の病氣には苦し 萬威胸に迫 翌年五月親 た。 しかし 心の私 5

重りませんでしたが煩悶が止みません。これより先、静岡にさて、家に歸りましてから、色々療養を致しました。病氣は

ました、 讀するほど有り難くあります。一寸岐路に入りましたが、滯京 重ねて拜設せよとの仰でありました。後でこれも 京中に求道學舎に一度九段の求道會に一度近角恩師の御講話 猶上京して道を聞けとの仰でそのま、上京致しました。<br />
それ と聞き、そてへ参りました。そして色々御話を承りましたが 平素敬慕して居ました天然恩師が静岡の療養所へ御出になる 殆寧日なき淺ましい有様、 方なので、家族のすることなすこと悉く氣に入りません、そこ 聖教を手にする始めてあります。 舎に何ひました 歸途、文明堂で 嘆異鈔を求めました。 を拜聴に出ました。これが御縁の始て御座いました。 した。ここに始めて自己の罪惡の深重なることを知らせて頂 んなことは出來ません、懊惱煩悶、親をうらみ、 て下さつたのだと知れました。序に嘆異鈔は拜讃すれば拜起れて拜讃せよとの仰でありました。後でこれも如來より與 ら仝恩師から二十日餘り、主として信仰上の御話を承りま それから、獨力で家庭を理想的に改造しようと取りかか そして又、真宗の敵を信ずる様に御導下さいました、 頭がかきむしらる、様でありました、三十八年の四月、 まで自分の理想に近づけようとあせりますがとてもそ 根が己を正しとして専ら眼を外他に向ける客観的の 加ふるに病氣再發の不安の念が起 同行の御方から百千 弟妹を怒り、 私が御 回を 滯

> かして頂きました上は有るか無いかなどはもう問題ではあり私は從來佛の有無など一向無頓着でありましたが、かく氣付 で御座 私が御慈悲を知らせて頂ける様になつたのは不可思議の誓願 ひとへに親鸞一人がためなりけり、」信仰問題に冷淡であつた く思つて居ります。「彌陀の五刼忠惟の願をよく~~案ずればつて運命の非なるを嘆きました病氣を今では實に質く有り難 んでした。よりかへつて見ますと、過去の逆線は悉く恩寵であ た様に大悲の救濟が質感せられ、質にられしくてたまりませ ません。彼地此地へ、自分の體に綱をつけて引つ張つて下さつ たまふ大悲の善巧方便であった」と氣付かして頂きました。 も皆自分の仕業では無い、 とは皆佛の御計ひであつたのである、師範に入學の出來たの 遠地に つて病氣が直つたのも、 いつ頃からでしたか、不闘氣付かして頂きましたのはから す外はありません。 います。「自分は是迄色々苦しんで居たがその若んだこ のも、病氣に犯されて苦しんだのも、静岡に 唯事では無かつた、 東京に來てこんなお話の聞けるの 自分を攝取し

程世の悲願ささしより、現世の悲願さるしょり、現世の悲願ささしょり、現世の悲願さらしょり、現世の悲願さらしょり、現世の悲願さらしょり、現世の悲願さらしまり、現世の悲願さらしまり。

種々に善巧方便しひさしくしつめるわれらをはひさしくしつめるわれらをはわれらは生死の凡夫かは

喜を得させて頂いて居ります。 御講話を承りました御縁で今日まで「求道」を讀ませて頂き法御講話を承りました御縁で今日まで「求道」を讀ませて頂き法

185

先生の精神講話を持つて本屋が参りました。それから全先生 實驗の法悅を深く喜ばせて頂きました。何度くりか 私は「懺悔録」によって始めて阿闍世王を知りました。王の經 覺えますが、「信仰の餘脈」と「懺悔錄」とを拜讀致しました。 ても湿さぬ味が含まれてゐます。此年でありましたが 歴は他事とは思へません。 御本をも讀ませて頂きました。 三十八年の六月から復職を致しました。其年の七月頃か 方々とは思へません。 のこと、無根信のこと、 罪業深重のこと、病苦懊惱のこと、 何一つ符節を合する様で恩師御 以上三恩師は私にとりて へしまし 清澤

0)

道悪もさらさぬ誓願に もろともに 方便引入せしめけ 愚底下の罪人を

つて居ますの いと始終思つて居ましたが遂に御縁がありませんでした。 て居ました。ことに前任地が大垣驛近在でありましたので から近角恩師が御西下なさる事が時々の求道誌上に をして置い て、 どうかして御眼にかいる機を得 てせめて停車時間なりとも御話を承り 72 いと思 た前 0

來んものが日々の職務の上から兒童に對して「かくせよ」、「かた。それは、自分の樣な罪のふかい何一つ善をなすことの出 一つは、 事の出來る筈はありませんので、 ゐませんので、どうかして家庭をよくしよう、 つ頭か そんなに思つて居ながら、 と授けねばなりませんのてこれが誠に苦しい事、 らてしたか近來こんな考が芽を出して参りまし けれども自分に何一つ出來んのにそん まだ理想質現の根が枯れ 我兄弟さへ感化し得ない 妹を立派に 宁

漁をもせよ」それからてありますのかくるあさましき罪業に 一道」を拜讀しつ、參りました。讀んで行く中に氣付かしてたのでありました。途上本年の「求道」第二號の社說「無礙の 歡喜の思を致しました、 らない後ましい罪業にのみ朝夕まどひねるいたづらものし私 ばならず。兄弟を感化し得ないのに他人を教育せなけれ にのみ朝夕まどひねる み朝夕まどひぬるいたづらもの也。 す彌陀如來の本願にてまします。」恩師はこの次に「我々の爲 のみ朝夕まどひねる よといふにもあらず ながちに我心のわろきをもまた妄念妄執のおこるをもとどめ 頂きましたのは、 傳道の當日 為の大悲の善巧と有り るに本年三月中旬闘らずも當 出したのて へる點」と御示し下さつてあります。 御傳道は果して唯事ではありませんでした。 自分で實行の出來んことを他人にかくせよと教へなけれ を御示し下さつたことを夢みた夜もあり 人 政治であれ、 の子を教育することは到底不可能であると思ふ事 から結局教 前述の煩悶に付て御教化を得たいと思つて参つ はその考がよほど高潮になって居まし 蓮如上人の「當流の安心のおもむさは、 かた 質業であれ、 難く思ひます。 漸次煩悶の度が加はつて來るので恩師 いたづらものはだれ ただあきなひをもし奉公をもせよ、 嬉しくて眠られず、御自作の信仰上 づらものをたすけんとちか 地へ御傳道なさる事を承り真に かくるあさましき罪業にの 是聖人が悲嘆述懐したま かくるあさましき罪業 それは恩師が太田に御 あらう自分であ まし 誠に私一人 720 ひましま と考へ 四日 ばな あ 獵 0 0

の御慈悲を忘れて現在の職を止めようなどしいふのは誠に勿 て頂 いてとてありました。 親はたえず矜哀の熱涙をそくぎたまふのであつたと知 い所を懇々とこの味を御示し下さいました。 たっ 恩師に御目にかくつて此事を告白 致しま 2

の悲願はかくの如きのわれらがため」であるといふてとてあしめして煩惱具足の凡夫とおぼせられたることなれば、他力 にも思ひ出させて頂くのはその私を「しかるに佛かねてしろ は蛇蝎の如くなり。口私の心そのましをいひあらはして下さつ 悪想の起るばかりで邪見驕慢言ひ様のない心で御座 少し現在の心もちを申さらと思います。 んと誓ひ給ふ本願を歡べとの御教化であ はどうも機を嘆くことが多 によくも私のこの仕様のない心もちを道破して下さつた。(私 せた たら機にのみ眼をつけて嘆かず、 中それを思ふていたく感にうたれまして恩師に 心づくしの手織縞を氣に入らんとて餘り着ませなんだので であります。私は言つて見ようの無い不孝者で、かつても 猶御傳道中撰擇本願に付て承りました。子のための親心 の衆生は他の方便更になし」他の方便更に無しとはまこと 母がそれを自身の着物に仕立直して着て見えます。 の起惡造罪は暴風駛雨に異らず、「惡性更にやめ難し心 ります。私は言つて見ようの無い不孝者で、かつても母い著物の數々をたつた一つえらびとられた手織縞の御 のて有り もう何ともかんとも仕様がありません。「極悪深 と存じて居ります。)しかし、 5 様で恩師の かしる罪悪の我等を救は 日々の日幕 6 御教化は丁度適中 まし たの 告白致しま これから しが悪念 ますっ 御講 12

> を攝取したまふは何とい ますっかくる後まし 觀音勢至もろともに 10 ふ廣大な御慈悲でありませう。 こいたづらもの、「か 慈光世界を照曜し 0) きわ

佛恩ふかくおもひつく 弘誓のちからをかふらす 有線を度してしばらくも 何の時にか娑婆をいてんない息あることなかりけり つねに獺陀を念すべし

希望いたします。 く様になりました不可思議の恩寵と、 譯が御座いません。これで一通り告白さ なほ未信の御方が早く り告白させて頂きました。長くなりまして誠に中 南無阿彌陀佛。 私の様なものがかような告白をさせて頂 信仰の門に 近角恩師の御高恩とを 入り たまふ様に

煩悩にまなこさへられて のうきてとなく T つねにわか身をてらすなり攝取の光明みざれとも

この念佛を称へ の御慈悲なり。 喜びなり。 資は念佛にあり。現世に無量の徳を得て、 恋命は間法のためなり。 びなり。もばや添命の役目は相賓んだと思へば心安樂?」つく迄の命を得て、佛法聽問致すことになつたば、大なる で死するものあり。それにたくらぶれば、後世は大事 柳へても差つかへなく、笑ひそしる者もなし。よく 因となる、 功徳このうえなき資は、南無阿彌陀佛なりの 深き宿総なり。 られぬ身の上もある。 五歳で死するものあり。 生死をはなる、時節到來と (香樹院語錄) 然るに、朝から晩ま

**分與被** りて、死するには死なれす生くるには生きられさるの境に住りつむれば未た信仰に至らさるか故に未來の問題玆に生し來苦悶の餘り死せんかと思ふことも屢々有之候ひしも、死を取 者に有之候。然而苦悶中の心狀は實に誌上告白欄に諸法兄姉 一味なるところを崇敬致し居る者に候。小生は今や愛樂し玉ふ他力信仰の妙味を誌上にて拜讀仕候て、 には未た一度も拜謁を遂け奉らざるものに候へとも、 に於ては尊師の御愛樂遊はされ候无上の大法の妙味を屢々御にて、日夜御行化被遊候段慶賀之至に奉存候。陳者求道誌上 の述へ玉ふと同一轍にて、又尊師の示し玉ふ如く、或は人生を 苦悶を去り、 --て光陰を費消し、三十六歳に莲し候が し、其苦しかりしてとは同し徑洛をたどりし者の外は到底知 一六歳の頃より漸く佛陀の在しますに氣付き、 -味なるところを崇敬致し居る者に候。小生は今や碌 難さるとに有之申候。 方向に奔走し、或は教語の一端に執して徒に自己を苦しめ、 的として信仰は一の手段のてとくになり全く佛意とは反對 拜啓仕候o 一族の頃より信念の必要を威し、 今日迄不断光の御守護によりて信心相續能在候 時下不順の候に御座候處、 海岳の御高恩と奉深謝候。 其間に亦人事の問題家庭の波瀾をも 、今より十五六年前即ち 六年間の苦悶を經て二 愚生は尊師の御尊客 質師愈御法体御清 いつとなしに 其信仰の ふ々とし 0

座 候o

多幸か之に加かんや、 身をして長夜の闇を破し、涅槃の無上道を開示し玉ふ。 た西岸に向ひ一佛に臨し、 慰せられ今日迄相顧し は暴風駛雨のごとくに候へとも、 至樂の境を生し來り候。其より以來今日に至るまて起惡造罪 光に接し奉りし刹那、 來り、 鳴呼大なる哉悲願の信樂、无智愚昧の我等罪障深重の 云ふべか らがるの惨況に呻吟致し候も、 変り 随て啓す。 惭愧々々。 弦に人生と未來との解決はつきて至安 候の如何なる宿緣にて候や、今は唯 一行相續にて何不足なさ仕合に御 常に佛陀の護念により 南無阿彌陀佛。 一たび慈 て安

一入心光裡。 身心自豁如。 痴雲雖時起。 惠日能消除。

心向西方。 悲嘆 一行念願陀。 阿爾陀與我。三業不想他。

合掌望西废宿綠○ 谷門中有貴禪O 深傳奧義信為先。星霜遠隔遭遺法。

道俗如今醉夢昏。 穿々小見距足論。 滔々學世名利舜。 自損須懼損他谷。

無愧の至り、 御無禮をも不顧患の著作を録し告白の一端に供申候。 求道誌上に付色々御指導豪り候は 恐縮の外は無御座候。 一々御禮 申盡し難く、 無慚

於ては何事も出來不申候。 師主の恩徳の深さ、唯々御名を稱へて報し奉つる外に此身に な尊師の至誠心より迸りたる言々句々如來の御使命と仰き、

ふこの南無阿彌陀佛のみまこと、承り候。南無阿彌陀佛 と申して取消し懺悔仕候。虚言たわことの我れにあらはれ玉中の虚言に御座候、弦に謹て西を望みて座し、南無阿彌陀佛 追白(中略)以上申上候事爐邊に再考仕り候へは、皆な東岸 にしむさのていろになればいふてとの

たどひとつあり南無阿彌陀佛。

念佛のほかはそらごとたわごとく

ふはまてとのさんげなるらん。

賢哲愚夫もえらばれず、豪貴卑賤もへだてなし。

候。是れ質に祖師塾人の「稱ふれば佛も我もなかりけり、南眞に無抵坑的狀態である云云」と御示の段一しほ難有奉鳳入和して、所謂無碍の境涯になるのである。無碍といふは即ちなる心に依て我が攝取せらる」と同時に、我又彼大慈悲に融唯佛陀と我のみを眺むる様になるのである。乃至眞に大慈悲 (三)人生の實行の下に無抵抗的心情につき左記の御言葉、實 無阿彌陀佛の聲のみぞして」と咏じ給ふ妙境として、 く候ST人生上他人の如何に依て他人に對する思想は破れて、 抗せらるし彼れ 先生と同じく此境に御引入れに預り申候事、 し住蓮安樂の大徳が斬刑に遇ひしとき、 一部始終質に感嘆を極め、無上の法味に浴し奉り候。殊に尊號求道誌第五卷第十號雜錄攔に實驗の信仰に付ての御示 心魂に銘して喜び入り中候。 人生弦に至りて十方無碍、抵抗する我もなく、 もなく 真箇に滿足の境に轉化し奉り候o 兵に躍り上るほどに嬉 時化し奉り候。昔何たる佛陀の恩のとして、小生も

189

須らく慚愧すべき曠劫以來の愚態、 無常の身なることを信知せしめらるしと同時に、念佛一法に て佛陀の御方より攝取し給ふことを了知せしめられて、 をもしらざる身に、 思議にも御同線を頂きられ 異にし人を異にするも、十方三世無碍光佛の威德廣大の御利 つくあるを、 は無御座候の 益は内的質験に 態なりしも全く今 の聲に融和 大に御佛 先生私は五欲妄念邪惡極りなきものに候。 鑑みて同一味なること、 塩十方唯御佛ある斗りにて、 の先生の御示しの處と符合致 佛智光の妙用として無始流轉、 けに慚謝し奉る處に御座候の しさ禁じ難く、 否今も同じく思態を演じ 佛願の大恩驚嘆の外 前生も後生も現在 の無抵抗的 現に罪惡 大に 時 狀 を

文もて唯中上奉り候の 先生の御示しの余り 過し世の縁しはてくにあらわれて 何卒淺間败身を御憐念可賜候。 17 |難有さに、 御醴の言葉愚かなる 白

真の知識にあふぞうれしき

Ξ

に同感を生じ來り候。 を自覺し來り、善導大師のい給ふ如く、慚賀す釋迦恩のところ なることを知るときは、底さも底さも干毒の谷底に居ること ほど慚謝の念を湧き起すものに御座候。 大に須らく慚愧すべき身なることを知り、言語に盡しがたされ、誠に底下の凡愚なることを信知せしめらる」と同時に、 身曠却來流轉の者なることを佛智より直覺的に觀ぜしめ下 一面廣大勝解者の御嘆賞を蒙ると同時に、 邦啓「求道」第五卷十號に御示しの如く、 他力回向の信樂は極めて高き廣き大な 質に平々 一面には我等愚痴 凡 々の愚夫 ż

罪悪生死患痴無智を慚ぜしめられ、遠く曠刧以來の罪悪の慚この喜びを賜はると同時に、俯して此身をみれば、現に是れ 行より と頂く斗りに御座候。正真の心にして邪偽雑ることなしとは ざる迷惑のも し事を 遇に住せしめられたると、この外に人生何の喜びか候はん。 は 不磨の金言 このま、佛智光に照さる、ときは慚愧すべき愚境に御座 大なる卑謙 と仰ぐ斗りに候っ ち情を慶謝するの念を生すること、佛願の賜物、廣大の心行 矜哀の御引入と思へば、 心相を の玉 べきこと、、佛の知見に對して、)そのうへに久しく佛 するのみに御座候の のをしり法味を愛樂すとも、我の素機に氣附くとさは一文 の念佛を賜はり、 仰げば此愚輩無智の我等に、寸分も祖師とかわらざる **慚謝を生じ來り侯。是れ偏へに我の目出度きにあらず** らん、 こと、永く助正間雜定散心雜はりで、出離其期なかり 心を得て平凡となりたのであると御示しの段、 0 玉 こと奉仰候。俯して常に慚愧をいだき、仰 を生じ來り で異らんや。否彼人等と同境に居るとを自覚して、< 如來の御恩の高さをも、我の罪惡の深さをもしら ふことにや。現在に今筆をとり のに使に、 これが歎異鈔ならん、祖師ならん。回向の心理座候。御回向の信心念佛をこそ廣大勝解者と 求道は實に是れ先生の歎異鈔を體現あらせ 愧の念を生み來 祖師と御同縁を喜ぶてと、 信じて念佛し西方に手向する今の境温師と御同縁を喜ぶこと、偏へに祖師 時に、 御回向の信樂の妙力として、 只た 智に照破せられててした 佛願佛語師教の御恩逃 つしあるこ て佛恩を威 楼を愧 原原をし 千古 候 の身

に是れ如來真師の矜哀なりと念思仕候。に是れ如來真師の矜哀なりと念思仕候。に今此身を慚ぢ、攝取の佛陀に向ひ一言字句も謝し得巧るもらるゝ處、機法を慚賀し玉ふところと奉仰上候。誠に我身は現らるゝ處、機法を慚賀し玉ふところと奉仰上候。誠に我身は現

裏面には へも御教 候。 に候。 みに氣附かせ下され候て、歎喜賀慶の心、慶喜樂の心を生ずる 間に自負的相對的に陷るやの大誤失を生じ候様に感ぜられ申 も御教諭を賜度候の 猶々昨夜は一時頃迄攝取不捨に就ての御教誨を熟讀玩味仕 只此 L 惭賀の念を生じ 申候。 至りに候。申盡しがたく候。心得のされば念佛の外はそらごとにて候、 かっ 外は思ふもいふもそらごとに候っ 自己の慚愧するに 處なさを佛智より れども佛意正直にして自己としては唯一 びに偏し候ときは知らず 心得の行屑かざる點幾重 唯一佛智あるのみ智より照し貫かれ候 みな誤りにて慚 慚愧あるの づ 0

### D

法利益せんときにこそさとりには候へ」のごとく實に人生にとの御示し、又「盤十方無碍の光明に一味にして一切衆生を說候へども、常に西方不可思議賞の御計らひとして無處障礙の候へども、常に西方不可思議賞の御計らひとして無處障礙の候へども、常に西方不可思議賞の御計らひとして無處障礙のの如く我々は人生にあらんかぎりは飽までも有碍の者に御座の如く我々は人生にあらんかぎりは飽までも有碍の者に御座の如く我々は人生にあらんかぎりは飽までも有碍の者に御座のが設立した。

らん限りは有碍の者に御座候。

に不可思議と仰く斗りに御座候。悪の肉團闇心の中に、究竟の慚愧心を生ぜしめ給ひ候事、實たき身にて候を哀れみて、時に智光に徹入せられ、此無明罪から身にて候を哀れみて、時に智光に徹入せられ、此無明罪

じ給ひし佛德不可思議なるを仰く斗りに極まり申候。無愧に復し申候事、愈々極重の至惡人に御座候。斯る身に成立れど水火二河の御示しの通り、貧瞋常に蔽ひて矢張無慚

名のみ真にてはおはしましょと仰く斗りに候っ法慚黙二種の妙用を放ち給ふ佛智のそのまゝあらはれ給ふ御を慚愧せしめ給ふ御惠みこそ真實の御塊まりと奉存上候。機無慚無愧の我れにはまことは微塵も無御座候へとも、これ

身は穢土を出てずしていかでか光明の人生を出現することを 異動に御示しの如く信心の行者はわざと好むにあらざるも、 末代の阿闍世は即ち我にて候。末代の章提は我母にて候。数 徳の風靜ならざるかきりは、衆禍の波いかてか轉じ候へきやの 得候べきや。 家の和樂もこしに成ぜしめ給ふこと、 若し無明長夜の人生に他力信心の淨摩尼珠なかりせは此穢 、生の迫害は我業障であるとの御示しと(高祖日野門前の事 して佛陀を念ずるところに柔和忍辱の利益もいてきて、 に縁 のときの御述懐)信仰前後に渡りて我身の身邊に現 にあへは腹をも立て候へども、 や。私は先生に謝し奉らねばならね事が御座候は、 一家の和合も一國の安穩も光明の廣海に浮び至 みな大悲害巧の御方便であるとの御示 いかなる大利益にてち かしてき思ひを具せ しにて

> る 筆蹟にて申上候事、恐縮の至りに奉存候。師の恩は即ち如來の御恩にて候。長々と下らぬことを定ら らざるものは無之候。 御禮申上候o 世に傳はり不申 4 候事不思議に御座候。又信仰の上は同朋に對し碧教に向ひ、色 の實驗實事質感なることを御示し下され候を感謝し奉り候っ なるを喜び申候o 候。大悲善巧方便の御言葉はた 味を御記 して御佛の働き給ひしを氣附きて、 心を得たる人は其内證如來とひとしきい 0 200 ことの淺間 質威を生じ來り候へとも、 0) りに御座候と同時に、 撰擇集を拜しても祖師の御威嘆に御同威申上候事が出來 自己を縁として出來しとさは、 IR を以て佛語を聴くのてくろに住し拜誦し奉り候とさ し有之候ひ 先生の御示しの御法語は一々佛陀の御示導にあ 同時に、先生に御厚恩を感謝し奉り、前上此點に於て我々の不勉强と不文とを恐れ入 尚又教行信 しを見参らせ候て、 質に持名鈔最終の御文の如く他力の大 兩三年前の求道誌上に(感謝欄)入信 證其外一切の聖教は、 これを文に残し下されずは後 ど御言葉として<br />
> 讀みて 数喜の派にむせぶとの意 自己の實驗と同一味 も私をさしはさまず われあるゆへ みな信仰 おり 17

排するものに有之申候の る程に候の 申候を拜し奉候へは、 し奉り候に にて狂 追申。 愚生如きものは古しを慕ひて行及ばさる心と口 おの徒にて堡はんと奉存候。 や義理觀念を旨と て聖覺法印の御説法のあり 御在世の盛んなりしてと想像も及ばざ 此點に於て選擇集の究竟一心 して但信稱名の行者を頑固に それにつき古徳傳を拜 事祀 L 有之 の人

をおもひつし、信仰的同朋の御中間に御入被下べく候。

はと、御喜びなされしことの様に窺はれ申候。先生の求道誌は、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるは、、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものであるに、一行に滿足せざるは佛願の生起本末にそむくものである。



頓

に三寶の慈悲を出づることは出來ぬのである、甞て島田蒂根でびの城大乘相應地と一乘真寶海に購入したる日本帝國は遂 翁の言はれたることがある、日本に於て排佛といふことは德 なるも、 皇太子の此不磨の霊訓に淵源するものである、歴史表面にあ らはれたる事質に依れば信仰上に幾多の消長盛衰あるが如く きも畢竟徳川時代中頃已後の儒者國學者に至りて言ひ出した 代の文明の曙光世界を照すに至りて忽にして皇太子の眞面目 るものい多さは大なる誤であると申された、如何にも至言で るに今日では其様な思想が古よりありたるかの如く考へて居 は輝きて來りたのである、 を汲めるもの、一時の曇に過ぎなかつた、而して今や明治時 時代の中頃までは甞てなかりしてとである、 のはない、菅公にせよ、親房卿にせよ、楠公にせよ、家康 文學者と雖、武門にせよ、百姓にせよ、 維新當時一部に行はれたる排佛毀釋の如きも唯其余流 皆篤き信佛家である、從て、 是れ畢竟大海に於ける波瀾の起伏に過ぎずして、 發動して三資歸敬の念篤き所以のものは、 夫迄の儒者でも、 和學者でも皆信佛家である、 維新已後漸く宗教の忽にすべから 聖徳太子を非議する如 佛を崇めざる 如何なる儒者 質に聖徳 しか \_`

### 讃

### 丁七憲法

近角常觀

### 第二條

鮮,尤惡,能教從,之。其不,歸,三寶,何以直,枉,終歸、萬國之極宗。何世何人非,貴,是法,人二日、篤敬,三寶三寶者佛法僧也。則四生之

絶對に三寶に歸依せねばならぬといふ自覺を生ずるに至らな を自覺するまでの氣運は來らなかつた、夫がため宗敎は大切 が之を信じたものらしいが、以て如何に佛教者自身までが十 辨するの要を見ぬものである、唯一言したきは古來佛者など 章を見れば僞作たるとは疑ふべからざるもので、今此に之を かつたのである、併ながら、今や時運正に來りて、各個人が したことはあろうが、未だ一般國民の立場として、 子が憲法の上に堂々と篤敬。三寶と書せられたのを見て、 はならね、 である、 ざるを悟り來りたるも、 をたであらう、勿論佛教者が自分の立場の上より、 と堂々と確信断言する氣運は來らなかつた、夫故從て聖德太 くは之を尊崇するといふよりは幾分か頑固であるかの如く見 世に塾徳太子五憲法と稱して行はれてあるものがある、文 信仰は必要であるとまでは分つたが、佛法でなけね 三質を歸敬せねばならぬ、佛を信仰せねばならぬ、 未だ真に三賓の恩澤を味ひ、 國として 之を揚言 其光明

敬の人とい 七憲法の三寳歸敬の絕對的立場を十分了解せざるかを見るべ 敬を删除して、佛教を他の儒道、 職憲法、釋氏憲法各十七條を作りてある、 條を略し、其代りに第十七條に篤敬三法、三法者儒佛神也云云 きである、彼五憲法には眞の十七憲法を通蒙憲法と名け、第二 れども、全く皇太子の真精神を壊し了して居る、 こともなけれども、世謡經營の根本たる眞謡第一義の三寳歸 と云ふてある、而して通蒙憲法已外に政家憲法、儒士憲法、神 云ふ様に、 らは、其世謡は甚だ好ましからぬ世諦である、 亦時代に 立場では如何に佛を認めても何にもならぬ、此の如き立場は は言へ以、現今でも儒も可也、神も可也、佛も可也と云ふ様なり。 の作かはしらねども、 佛道を認めぬのであるから眞諦第一義の立場を見出したと 恐くは皇太子を廣き意義に持來すために作りたることない。のののののののののののののの 此の如く三道並立と見るときは廣き様なれども絕對唯 と云ふやうになるであろう、此の如きは眞の三寶歸 よりては 世謡の経営が真諦信仰の外にあるかの如くなるな ふてとは出來ね、 必す、佛教可也、基督教可也、 所謂神儒佛三道鼎立の思想の産物であ 又通豪憲法とか、政家憲法とか 神道と並立して墨げたなど 固より論ずる程の 即信仰なら政 何れの時代 マホメツト

涅槃經言、歸,依於佛,者、終不,更歸,依其餘、諸天神、

地藏于輪經言、具正歸依、遠॥離一切妄執吉凶、終不、歸"依代、護"受"三歸,者。

、迷惑信、邪倒見、遂令"横死"入"於地獄、無、有"出期、乃至八本願藥師經言、若有"淨信、善男子善女人等、乃至盡形不、本願藥師經言、若有"淨信、善男子善女人等、乃至盡形不、本願藥師經言、若有"淨信、善男子善女人等、乃至盡形不、本願藥師經言、若有"淨信、善男子善女人等、乃至盡形不、本願藥師經言、若有"淨信、善男子善女人等、乃至盡形不、本願藥師經言、本向"徐乘"不、禮"餘天"。

理: 六親 不、務、鬼神不、禮。 菩薩戒經言、出家人法不"向" 國王」禮理、不"向" 父母」禮菩薩戒經言、出家人法不"向" 國王」禮理、不"向" 父母」禮菩薩被經言、出家人法不"向" 國王」禮理、不

法、猶如"蛇脱"於故皮?(下略)言舅等虚"祀」火、百年亦復空 修"彼苦行、今日同捨"於此言舅等虚"祀」火、百年亦復空 修"彼苦行、今日同捨"於此言。(前略)向」舅而說」偈

世間名利恭敬,故(中略)
為高。(中略)外道所有三昧、皆不,離"見愛我慢之心;貪"著語篇句(中略)外道所有三昧、皆不,離"見愛我慢之心;貪"著麗外道鬼神,所"

奪||命根|| 源儒依||正觀||云、魔者依|| 煩惱||而妨|| 菩堤、鬼者起|| 病惡

神。

信ずる あるも畢竟事火外道苦行外道の再演に外ならず、 六親に至るまて我等が信仰上の依處とはならぬのである、 異心三寶に歸依するものならは他に歸依すべき心の餘地を見 らざることを極言したまふのである。 んや當時大に行はれ、 るべき筈でない、 ふるが佛教の本意である、 禍福を見るべきでない つもりて畢竟邪神悪魔に事ふることになつて居る、 祈禱、厭咒、皆荷も三質に歸依しつ」あるもの」心に入 天地日月星辰をも祀るべき必要もなく、 況んや加持祈禱とか終驗斗藪とか云ひ 今も大に行はれつしある鬼神を祭り 鬼神に事ふる如き孔子尚人道にあ 而して三寳已外たとへ國王父母 和讃に曰、 薬師地蔵を 3, 曆數 変

僧ぞ法師のその御名は、 外道梵士尼乾志に、 提婆五邪の法にに 天神地祗 かなしきかなや道俗の 外儀は佛教のすがたに 五濁増のしるしには、 をあがめつく、 て、 内心外道を監敬せりの たらときてといきししかど、 S 良時吉日えらはしめ、 この世の道俗こと ト占祭祀つとめとす。 心はかはらぬものとして、 やしきものになつけたり。

ず、 道となりて居る、 て鬼神を崇むる僧を尊敬せよとは仰せられぬが、 子の本願は三寶興隆三寶紹隆である、 敬しは法隆寺の寄附にせよ僧資を貴びたまふのである、 て僧侶を尊敬せざるやの弊がある、皇太子其師慈惠慈便を尊 を貸崇するの人が皇太子の真意は在俗宗たるかの如く極言し 敬すとは云ひ難しと戒めたまふ、是恐くは親鸞聖人の時代の 師とか云ふ名を賤しみて奴隷視して居る、是にて佛法僧に歸 明らかに當時の佛教が三寶の真髓を傳へずして、 みならず、現代も亦然りである、猶一言注意すべきは聖徳太子 身に法衣を纏ふも心は外道なり、 無戒名字の比丘なれど、 舎利弗目連にひとしくて、 奴婢僕使になづけてそ、 五濁邪悪のしるしには 佛教の威儀をもとしして 悲しきかなやこのころのい 如來の法衣をつねにきて して良時吉日ト占祭祀の邪法を奉し、 既に佛を信ぜす、從て真の解脱涅槃の法 供養恭敬をすいめしむ。 末法濁世の世となりて、 僧だ法師といふ御名を、 天地の鬼神を尊敬す。 和國の道俗みなともに 一切鬼神をあかむめり。 いやしきものとさだめたる。 夫故世俗一般僧とか 勿論如來の法衣を纏ふ 僧自ら既に僧に非 たとひ無戒 其內容は 皇太

法`

生に光明を與ふる僧侶の人格を重んずべきこともなく、 恩澤に俗して法悅の境に入ることもなく、又信仰を確立し、人 するも真に佛陀を信じて之を尊崇することなく真に法の尊き を換へて言へは現代の如き頻りに哲學的論議的に佛教を研究 名字の比丘と雖、 活したまひ剃 信するもの少し、自ら侮りて、 これ聖人か真宗と名づけたまひし點である。 に於て皇太子の三寶典隆の真髓を發揮したまひたのである、 家庭的宗風を與したまふたる次第である、此の如くして事質のもののものである。 まふことは、 憧相の靈服なり云云、 る亦怪しむべきではない、 の世となりては、舎利弗目連の如く尊敬すべきである、言いい。 名字を釋氏にかくるといへとも、こころ俗塵にそみ 皇太子同様である、宣なる哉却て健全清操なる 徳もなし、 髪染衣のそのすがた、たぐ世俗の群類に心同 荷も三衣を纏ふて佛に事ふるも 自ら身を卑ふしたまふも僧質を貴みた されど袈裟はてれ三世の諸佛、 聖人は非僧非俗の一愚禿として生 人之を侮る、他の之を敬せれ のは末法五 叉自

何といふ問題が残されてある、 かくの如く三寶歸敬を以て佛教外道の分岐點として見ると 抑々歸依佛、 歸依法、 歸依僧

答はない、 事でもなく 所謂通佛教的の者にして、 仰の存する筈がない、 已外に通佛教の釋尊の存する筈もなく、全體通佛教とい 信仰歸敬したる質質に外ならぬ、 き教理なる者が存在する筈はない 然れども、各宗共通といふべき者ではない、共通と名けらるべ 抱かしむる事になり安い、是大に誤り安き點である、成程廣義 る時は三賓歸依といる事は頗る廣漠たる者にして今日世人の、 教を興隆したまふにも亦三寶歸依の外はない、 佛教亦此外に出る事はない、 其信念は之より已外に出る事はない、 は佛成道後、 全體通佛教として存する筈がない、 に於て各宗皆三寶與隆より起りたとは言ひ得るとてあろう、 あるかとい 者はない、 の、根本義である、故に一代經多しと雖、亦佛弟子多しと雖 ふに、 しからは皇太子の輿隆されたる三寳即宗旨は何で 然れども各其所信より歸依するのである、其所信 佛門に入るもの 随て皇太子の輿隆されたる三寶は通佛教と 皇太子の佛教に宗旨はない 其如く聖徳太子は道佛教の教主とい 各宗共通の教理たるかの如き威を 聖徳太子亦和國の教主として佛 人告白作法にして質に佛徒たる 併各宗夫自身の信仰已外に 各宗皆釋尊を尊敬せざる 各宗と雖も各々其三寳を 爾來佛滅後二千年來の , 此の如く 恰も輝倉に宗 ふ合 考る v.

旨なき如く、 の信仰は如何と云ふ問題が、遂に宗旨を生み出したのである。 しからば皇太子 の信仰其物は決して支那の三論宗であるといふとは出來ね、 覧なりし經文や、 50 一佛乗を生み出したかが至要中の至要の問題である、 - 聖徳太子の眞諦第一義を闡明する所以である。(此條未完) 5 50 いる問題が存してある、 皇太子に宗旨 の三寶 僧侶に三論宗研究の人は多かりしも皇太子 00 のある筈はない 内容は如何、 即ち皇太子の信 勿論皇太子の御 是即

紹

として、 法にして其の道を得ざる時長、學生自身としては最も貴重なる可も學生時代を空 盖し教育の設備は如何に完備し、教授法は如何に請究せられても、學生自身の學修 時は此種の研究は疾くに起る可き筈のものであつたのである。爾るに從來我國に 過し了る碩已ならず、折角の教育機關も死んで仕まう譯である。此の點より言ふ 本書に滞柳氏が其の多年の經驗上より現代皇生の學修法に頗る拙劣なるな遺憾 特に學生の爲に自ら卒先して學修の方法を躊述せられたるものである。 政太郎氏著

> 有せら 柳氏が飽迄教育な思の県生な愛せらるへの深きな感謝する者である。 開拓せられたるを慶ぶ者である。蓋し此の著帳は非國に於て新機軸の著作たるの 貴重なる連作に接して切に此の感を深くすると共に、現代教育の爲に一新生面の 於て真に真地目なる此句の研究の起ら無つたのは何故であつたか。晋人は今此の ず子弟並に學生の散簽上に就き新なる光明を發見せらるへに相違無いっ 所謂成功法的署作と同一親してはならぬ。吾人は皇生には無論の事、 同情の厚き忠言たるのみならず、學生自身は氣附かず、又反對の方向に走りつゝあ 生としての心得べき總ての要項を竭して最も程健公正親切に説かれてある。而し 思考、讀書、觀察に對する用意を初め、 得」。徳性の修養」「身體の發育」「專門學科及び職業の選擇」の六章に分けて、注意、 の如何に真摯懇切のものであるかは言ふ迄も無いの絡論「昼修法總則」「知識の修 みならず、泰四に於ても教育學の研究は盛なるも此種の企がなかつたのを澄憾と 在りて經睑考察せられたる結果たちざるは無い、此の點に於て世人は近時流行の るものに向て正鵠なる道路を示す指南軍である。實に是れ氏が多年教育の要路に て此等の事項が學生たるものが常に他に問ひ質さんと欲する點に向て劉切にして して此創始の業を全てられたのである。本書の目的が既に数に在る上は、其内容 る人父兄、並に直接教育の任に在る教師諮君にも本書の心置を勠告す 試驗、落第、生活、変友、職業の評選殆んど學 學能子女を 許人は澤 るの必

常假八十錢 發行所 東京神田 同文館

◎信仰五部書

トに収め、 も手を離す可らざる資典なる事に言ふ迄も無いが。後來世に行けれた他力の間書寫安心決定終』の五書を謹纂せられたる者である。此の五世が他力信者の むか選んで、携帯に便利なるやう作られたのが本書である。之ならば常におり は何れも雑然として取扱に不便なのが少く無つた。鼓に於てか最も 木曹は親鸞聖人蓮如上人等の御遺訓たる『歎異鈔』「末境鈔』「御消息集』「御一代 電車中でも散步中でも拜見する事が出來る 從來世に行ばれた他力の碧典 目抜きの右五 <u>-</u>

(定價六十錢 發行所東京集題、 無我山房

求道講話の近況

一都に止りて在京の御同朋に接して、 5 緑構窓として天地清新の氣を以て滿たされ、 林さながら樂土の想あり しも本年は三月に繰り上げしかは、 四月

法を読ふ、数喜稱名の聲室に溢れ、固融和樂の情其面に浮ぶ、 たび如來の慈光に接して號泣止むあたはざるも 會 又第二求道會の如きは新に道を求むるの人、 常に堂滿ち二時間巳上の講話深く大悲の光明を仰ぎ、信樂の 庭園の青楓綠滴んとするの處遠近の御同朋、参集したまひて るを得 家庭に於て、 の態度を以て切實一 講話終りて膝を変へて所感を語り、 として來含水道せらるくものあり 信仰 を見るは以て如何に機緣の熟せるかを見るべし、 南無阿彌陀佛。 談話會の當日の如きは新に氣附きたる大悲の惠みをたりて膝を変へて所感を語り、共に感謝の辭を爲す、殊 たるは最も感謝に堪へざる所也、求道學舍の日曜の曉、 **茄切なる告白、** 求法聞信の人多きは皆如來無碍の光澤と謂 人をして共に佛陀の恩龍に泣かしむ、 の餘裕なし、 るかを見るべし、而して一、而して近時最も多數の來 共に感謝の辭を爲す、 1如深無碍の光澤と謂つべ其他諸種會合に於て個人 共に大悲の恩寵に浴す 一たび地方傳道の途 四月五月の変專ら のあり 辨木花咲き

泰る、 精神を遺して以て現代の光明とせられたり、吾人先生の任世に至れり、先生は此の如く精神を以て一生を終始し、猶永久此 \ 筈也、 かなり、 するに及び先生予を戸に送りて莞爾として苦笑して宣く、 の最も感じたるは先生が最終行李を整へて將に三河に歸臥せ あらず、先生の一代回想感慨の料たらざるなし、然れども吾人 を想起する毎に儼として精神の左右に磅礴たるを感ぜずんは 神を以て退さ、 精神を以て活動し、精神を以て淵默し、此精神を以て進み 全く精神の人たりき精神の權化たりき、 先生の在世を追憶し、其厚恩を感謝し奉らんとす、嗚呼先生は 國大學講堂淺草本願寺に於て感謝講話を開かる事廣告欄に詳 三日治々洞豁君の主催に と戰ひ終へたる精神の歴史たるを知るべし、今や墓木拱なら らずして破壊せんかなと、 我妻も破壊せり、 られんとするや予先生を東片町の宅に訪ふ、談笑常の如し、僻 むとして吾人遺弟坐食安眠其志の萬一にも報ゆる能はず、 年は破壞年也、 六月六日は正に其七年忌祥月命日に當る故に五六七日 六日は恰も日曜日なるを以て學舍當日の講話、 先生世を去りたまひてより既に七星霜を經るに至 吾人亦此神聖の法會に逃ふの恩寵に浴するを戯謝 先生嚴父及令息を初め親友門弟遠近より來集せらる 此精神の為に病を得、 今春本山内局は破壞せり、我長子も破壞せり、 而して今亦學校も破壞せり しより 以て先生の一代が此等幾多の破壊 て真宗大學、九段佛教俱樂部、 精神を以て命を終ふる 先生精神を以て生き 予も亦久しか 亦全く 今 精 L

其恩徳に報ゆるの身となれるを感謝し奉る。他力信仰を法味愛樂し、又宗門に絶對の僧佑に慚死に堪えざる也、然れども吾人先生の忠 、又宗門に絶對の僧値を見出し、繼世然れども吾人先生の指導により聖人の

### 夏期傳道日割略定

同二十 同八日 同三十日三十一日 同二十八日二十九日 同十七日 七月五日六日七日 六月中六日間 已後 九日より 一日より二十七日迄 より五日まで 十五日 まて 名古屋講習會 大隈、 若松求道會 **人留米、** 米、吉井、木屋、

讃岐國高松講習會 海西郡東條 美濃高須講智 福岡大學講習會 同吳市青年會 安藝竹原町 會

ひき心 ((11))

力

H

所謂かけひき心を離れた天順を見出さい中はケツと落付て居れわのでありま 南無阿彌陀佛は地獄へ行くタネか、 こしに來ると私は思はず他力の信念が味はしれるのです、親鸞聖人が、 極樂へ行くタネカ知られ存ぜわと仰せら

> となり、 が殺したくなり、そうてないと云へば王氏を守らぬものは助からぬかとかけ 30 中七地の位に歪れば七地沈空の難と云て、極端の空觀に陥り苦む相が既てあ のてあります。されば、私共の様な罪深ひ智器の強いものは人生究竟の解決に て出離の総あることなしと仰せられた御言には何とも云への親切が知られ ます。善導大師が、我身は現に是罪惡生死の凡夫職刧以來常に沒し常に流轉し は毛頭ないと云ふそ つかみ、精神であると精神をつかみ、 あひたくなり、感情でかけあい、意志でかけあい、理屈でないと理屈でかけあ を開けば 何だかかけひきの條件の様に考へて行き、倫理以上と聞けば亦倫理 れて宜敷かとか、喜べぬがそれて宜敷かとか、たすけたまへとたのむと云言 のすがたとなりて、 ひ足らぬ人よりは食ひ過た人に起るのである。經論には菩薩が自力修行の道が人は境遇の變化と年齢の増すに從て心は複雑になり行くもので、冒病は食 なるとどうしても佛の呼び壁を聞かぬ中は、安心の態度が取れぬのでありま 、感情でないと感情でかけあひ、人格に嘲すればあの人の様になれませぬ 他力の道中必ずしも沈空の難は無いが、前に云たかけひき心が積々無量 而しながら解決とか安心と云ことは錐で沓くとか口に云へば簡單である 様に聞こえるが は、利劍即是爾陀名號で、他力の御呼聲の下に二十九年の自力分別の頭を 與論に轉すれば現代の時勢はとヤリ 求道の精神を襲うて來るのであります。 るものは矢張り目に見えぬかけひきこくろで、そんな心 の一首一呼吸の中に天地を一様させる味が偲ばる人 そこに何とも云へぬない心が味はれるのであり 干韓萬化微々細々引き被り タクなり、形式でないと形式を メョの遊師の言は、平 かう思うたてこ 3

澤柳政太郎 先生 序 曉鳥敏先生 著 本月廿 日發行

· HE 澤

新

最

錢

五三ノ二町鴨巣京東番二二一三京東替振

包

錢

の救主である。清澤先生を窺はざる者は眼を閉ぢて世の間を叩つ者である。 現代に指導者なしと云ふで居る者は釋奪を知らなんだカビラバストの人民と同じ愚を演じて居る者である。清澤先生は現代

本書は先生の高弟たる著者、先生の絕筆『我信念』を提げて、之を講ずるに先生の傳記と語錄を以てしたる著である。 知らうと思ふ者は 本書によりて先生の節に入るを得るであらう。

清

澤

眞宗大學教授 一講演 六月五日午後一時府下巣鴨眞宗大學講堂に於て法會及感謝會 六月六日午前九時 佛教俱樂部 第二講演 場 帝國大學法科教室 六月六日午後一時

藤岡勝二先生 智見先生

大文弘

**隋國大學教授** 

住

旧

鳳麟先生

十官士++ 吉上澤南 加

CHOICE DO COMMENSOR 眞宗大學教授 第三講 學 演 淺草本願寺廣間 六月七日午後 楠 上杉文秀先生 近角常觀先生 村上專精先生 秀丸先生

洞

隨影意聽 浩

言

念講演

房

我

K

◎かり ◎ ○ ○ 衣服 雜誌 靈 月 光第三 刊 止迫と五戒の實踐…… 服に對しては此言を思 話 首中 の「石上 一年第五 石上個 REBA 盆 號 目 ◎如何にして敷ひを全ふすべきか「古貨 次(五 月 H 發行 金△△△△

武振十見切研ケー

義替部本手共年ケー 力學學發五 毎貯以は代ご die die 棚田 って部は劇 ら送数が増 四回 M △牛年瓜拾錢 **水**糖 は引込あれ 那黑 ◎六字の 變 賣 捌 行 學館 所 詞 工大家の所感談。錦上更に で上人の逸事、又上人に對 でに真俗二諦に、御盡疼せ での政教の關係、宗教界の理 の政教の關係、宗教界の理 の政教の関係、宗教界の理 東東京振神京京都替戶 藻 京市本郷元富士町二番地京市本郷春木町二丁目都市御前通油小路 番目 盛森與震 江教 院 壓 し概

曹洞宗大學講師忽得谷快天先生評釋

遺稿

編

纂

上攝

劃

II

iovo iovo:

並製金五

拾五

錢錢

各小包料八

上製金六

| 大臣の書翰、上人の真筆、同母公、伊達宗城侯、松平春岳侯、覺寶僧梅園方竹先生の揮毫(四字は弘法大師、五字は聖武天皇の御筆格)(11)

正口

一、後金剛院

谷砚

禪屏

師の

三國大

幽津

眠守

翁衙のの

、關

に對せる

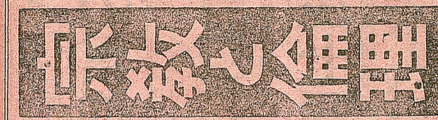
### THE PERSON

定價金五十錢

即隔金 八 錢

本書は日本に於ては後號翻天皇龍山天皇の聖帝より北條時頤北條時宗武田官女上杉縣信 前田利家楠正成等古今の名臣支那に乾ては唐の宣宗皇帝来の太宗皇帝等の諸帝より黄山 谷蘇東政白榮天張無盡幾床等の領毀が參順せる佳語を進め且つ和漢禪正に関する強語美 数を合せてさに批評を加へ単道の正路を示し征家参贈の資館に供する者にして讃者をし て坐ながら古今の尚儒順學と禪を商量し名僧大徳の糾龍に挟するを得しむ。

### 頭々村直太郎先生著 第三盾等學校教授文學士



定買金五十錢

正にこれ新宗教論なり新道徳論なり而してまた質に人生問態最後の解決書なり世の匿と 肉との饑得に悩めるもの知と信との衝突に苦しめるもの若しくは夫の弦宗教と衒道癖と @ 特談には二宮尊服翁の宗教 倫を批評する

### 辦學及大學的主義 能文部次官文學上



點 进

◉東西雨文明の調和を以て世界に對する日本の天職なりと自任する我國民の意氣豬神事 ち著者の間はゆる新処関心なるもの、何たるかを脱くものは本質地輸出を聚つて毀撃要 民の動かす所となるを憤慨して極力迎合主義作恵主義を排し微然たる見識の樹立を映吹 するものは本書は確確的ち本替は符修委と説ける記替にして試入處生の指南車なることを 風るべつ

振東振車 替章 替章 東小京小 京石一石一一月五月 三原六原 五町八町 图 LOUISION COM 震 1 器 

### 大頭劈 二十四

開

期限經過後は定價に復す

豫約價金多圓鄉城

**静** 

田

淵靜

緣

師著

會布

資

料

全

集

版四

定價

金

壹

界

前

絕

後

新

供

CA H WH THE W ABBBBB

サニ年 

豫約期限

●前金に非ざれは豫約と看做 かず ◎製本四十二年八月上旬より 着金順により送本

田

淵靜緣師著

宗教

布

資

林

版再

郵特

稅價

八金

錢圓

壹

携

問

法 番八五二二話電條六東市都京 所 込 申

**愛給貳回查集全說名機圖編館藏法** 

文學博 H 田 慧 雲

漫

●上●想治獨眞の釋●●立 物傳奪經勤● と染に酸と致

物修す力●權 ●養る●氣威 予誠る が忠修

苦回卷 學精會時神佛 代の經●映象 人に礎

B

ての余の觀の心 ●俗が志念雅の余見家は●懐獨

のにの樹未のす 三陷犬立來短●

資る●す的氣學

勿精べのの問 れ神し思療の

no. ●元 永氣 遠● の廣告 る壽司屋 友の を言いる

れる怒

勿年

東 版

六金八叉五

要

維納

學佛者の南針となす佛教ではなし然れども其文節要に勝るものなし是を以 をにて 研し此 究て書せ義選 ん深述とく以

東大寺蔵、凝然大畵像コロタイプ版本大寺蔵、凝然大畵像コロタイプ版

す初來る學六

部

東洋大學講師

境野黃洋譜述

發

(振替貯金三七二六)東京市小石川區原町

の就の 知て信 るの仰

と功の を名契 求の機

古時●

る信仰 名を後 れ心の

定 價 稅 金 金 DO

Ī

錢

新

著

### 灣低海鹽物茶制口

### DE PART 加州

水鲢鲢 美四带 版語

本書に於て最も明かならん。 を告白して、附鎌として『予か信仰的質驗』なる一篇を加へぬ。 蓋し著者が信仰の根底はを改め、誤権自正は勿論。新に増種する虚大篇あり。額優最後に著者が隨後の信仰鑑過なるは吾人の忍に國謝措、能は写る所、今や其の路格版と出すに及び、夏に根本より版総ゆる年なく、發質部徴既に一萬餘都に遂し、本書を繰として入信せられたる諸君の多数めたるは旣に辭君の知了せらる、處なり。而して幸にも發行以來江湖同朋の愛讀一日も咸謝の至常を表白したるもの。文字に些の修飾を加へず、ひたすら內心實歐の披擺に努無情に落光に溶して李歲の迷雲一時に消散したる時,自ら其心的經過を助づけて、纖備本緒は著者が殆餘年前端なくも苦悶の暗黑界に彷徨して、愛惱其極に逃し、最後に傳陀

### SERVICE OF STREET Berend 1

學 小包料人缀定價七十錢 クロース際

係の至情は本替に溢れて餘謹無し。 他力信仰の大徳化たる親鸞忠人一代の敬音に割し、著者が平生植懷せる湯仰、奪崇、憧走官仰の大徳化たる親鸞忠人一代の敬音に割し、著者が平生植懷せる湯仰、奪崇、憧末皆は甞て本誌に連敬せる「真宗慶嘆」に大訂正を加へて一書に纏めたるものなり。絕對



200 美四带 驗鹼 \*

既に盡きて今又第二版なる。人生問題の解決に志ゐる諸君の一讀と戴え。根本的に自旣して、初めて解脫せる真人生に入る事を得ん。是れ本書ゐる所以也。勿版亂則は律法的敎訓、若しくば物質的施設を以て根治する華難如るべし。獨「會仰により子の需要命々急切なるため、耳び弦に一冊として刊行するに至りぬ。蓋し現代思想界の學弟上章 世界字宙と信仰。劉元章 社會問題と信仰。劉元章 社會問題と信仰。劉元章 祖祖乃行と信仰。劉元章 祖與刀行之信仰。劉元章 祖親囚官之信仰。劉元章 法觀思想と信仰。劉元章 法國思想と信仰



313 美四廿 相 副 验 稅 價 經經 12 剑 \*

後1の名ある所以にして一酸入骨の人少からずっくと貼るある所以にして一酸入骨の人少からずったと雖も如來意光の下唯一製膏の一道ある所以を叮嚀懇切に詳述したり。盖し之れ『懺悔城の悲劇に照し、又審者が宮職を聞きて獄中大安慰を得給へる某氏の質例に見、人間何て人生の異開順に一番せる或謝の質慮とを最も真率精細に告白し、更に進みて立を王舎生蔵以上胸中に斟悩して寸時も止さざらし煩悶の質狀と、最後に佛陀攝取の意光に接し流の真意義を開閉せんが為に矯進したるものにして、著者は先づ自己の經驗に筆を起し、本書は著者が實驗の信味に茎づき、古來求道者の金母王條たる。數異鈔』の真體、惡人數本書は著者が實驗の信味に茎づき、古來求道者の金母王條たる。數異鈔』の真體、惡人數

10 mm 1 、振替口座東京一六六九大舎東京市本郷區森川町一番地

ATT.

頭冠 觐

近

角

常

觀

校

T

充°部° 割。二。

51°M0 スロショ

本誌は毎月一回一日發行とす本誌は毎月一回一日發行とす本誌は毎月一回一日發行とす本誌の代金は可成張替貯金口座本誌の代金は受取人名宛は「東京本別で送金受取人名宛は「東京本別」とせらるべし、轉居の節は新舊雨所の宿所く、轉居の節は新舊雨所の宿所なが轉居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所なが、時居の節は新舊雨所の宿所ない。

本部割

森增

1110

町事

地求道發行

為替振込局は必ず「本郷森川加算を請ふ

座の御に注

T

御送金の

事

但し其

文に應

ぜ

ず

版三第

参照す に植る、 用小冊子として出版せるものにて、 の御 の「歎異鈔」は 、き文を引用し、 校正を厳密になし、 聖人の遺敎を世に普からしめんが 一價五錢、郵稅四冊迄或錢、施本用 親切に作りたるもの 且つ冠頭を加へて諸聖教中よ 讀み易きやう字をまば 為め、 教家部 1 7 君 6 5

近

### 信仰之 餘 瀝 TISTI SA 略

引。顺

2000

雘

告料

Ti.

號 金

活字 拾 4

行(二十

七字詰

金 1

拾

錢 部

錢 月

金六拾錢

金常

M 回

拾錢 金拾錢

は郵

付税

五一

厘冊

六

5

月

常の返信料がの宿所を通

を添ふべる

き事

詳細に楷

書

にて中

送らる

版初 充°部° 分°數° 割°二°

が為に『信仰之餘瀝』中の眼目「宗教的同朋」「活ける懺悔」「信 界に於ける監獄」 本書は某師の勸誘により 以下二章を抜萃 定價五錢、郵稅四冊云武錢、施本用小冊子 有志諸君が傳道求道の資に供せん 傳道用小冊 とし T ED

發 東京市本郷區泰川 刷したるものなり。

有志諸君の御試用を切望すの

FIT 座東京 水一六六九六番
森川町一番地 求道發行 Fir

賣 捌 所

大

京 市 咖 III 區

表 神 保

(振替口座東京一六六九六番

五川 月二十 日日 發行兼編輯

人人 55

力觀

川白近

明明 th it

py py

生生

排 神

行 所東 īlī 木 鄉

森

町

否

發

| 前 號 要 目 前 號 要 目 前 號 要 目 前 號 要 目                                              |
|------------------------------------------------------------------------------|
| 告 自 ○ 宗庭問題より信仰に入る ○ 宗庭問題より信仰に入る ○ 小人のためなりけり ○ が異鈔 ・                          |
| 同三同增<br>三同增<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第<br>第 |

求道第六卷第五號 明治四十年十一月十二日第三種綁便物認可 明治四十二年五月一日發行 (毎月一回一日發行)

市時出過英土八町二八一、三大