

經に曰く。醫へは大海を一人ありて升量せむに、刧敏を經歷して、尙底を崩めて其妙資を得べきが如し。人至心にして、 精進に道を求めて止まさるあらば、會、當さに尅果すべし、何の願か得ざらむと。叩くものには開かる可く、求むるも のには與へらる可しい 言ふ勿れ理想の遠さ歩々道を辿りて之を極むること難しと。言ふ勿れ天下の廣さ人々道を傳へて之を盡すこと難しと。

に於てや『政敎時報』の目は其實に伴はざるに到りね。今や乃ち年の改ると共に其第百八號を以て『求道』第一號とす ましめ、社會を組織する各細胞をして健全なる信仰を得せしめむには。是信仰問題を標榜して力を專注せる所以也。此 社會は猶和融の樂土を來たさず、前途茫として希望の光明夫れ遙也。 如かず、先つ國家の地盤たる各個人をして理想を攫 醒して眼光を一轉せしめたるの點を以てせは稍素志に酬ひたりと謂つべきか、然れとも國家は未だ崇高の理想を攫ます、 さ。前して本誌の發刊は實に佛天の戒雷たりし也。爾來社會の舞臺に真面目に宗教問題の幕は開かれたり、若し世人を警 る所以也。 頭を回らせは本誌初めて世に出てたるは實に六年已前の事に屬す。當時世人が冷眼宗教を藐視したる其極に達したり

向上の一路を辿らむとす。求道の氣運蓋し現時の如く切實なるは未だ甞て見ざる所なり。是茲に本誌を改題して名くる 今や有道眞摯の士は内心苦悶を實驗して私かに人生の意義を研究せむとし、志操清淨なる人は埋想を實現せむが爲めに に『求道』を以てする所以也? く、信仰なき教育は食鹽を加へざる蘂の如し。個人にして信仰なきは生命なき也。社會にして信仰なきは精神なき也。 時代の風潮は一世を擧げて、眼光を專ら信仰問題に注がしむるに到りぬ。信仰なき政治は沙上に築かれたる宮殿の如

改

題

辭

k

人にして理想なくむば皆々たる一肉期に過ぎざる也、 活ける理想は人生と靈化す N. 箏 節 巷 號

求

(三)

國にして理想なくむば冷々たる修羅塲に過ぎざる也、宇宙にして理想

希臘の大賢フラトンは萬物は皆理想の實在を說けり、其理想や、絕對美、絕對善、絕對大の存在を認め、之に到達せずむは

て平和なる孤島に理想の社會を實現せむと企てしめしにあらずや、 止まざらむとす。彼の理想や唯是れ觀念のみ、而も猶能くソクラテスをして獄中從容として毒を仰て瞑せしめ、プラトンをし

むや、宇宙の大謎は遂に人間の力を以て解と得べからざる也。 

道

臨む、斷崖萬尋、一たび堕落せば遂に運命の如何を知るべからず、 吾人は忽然として此人生に在り、右せむか、左せむか、仰て驚穹を望む、九天蒼々として其窮る所を知らず、俯して深淵に 人若し冥想一番真摯に考察し來らば、天下の廣さ、猶六尺

の身を容るるの所なからむとす。

落し了せむとす、嗚呼精神の修養堂一日も之を空しくすべけむや。 朝せむと欲す、若し一たび悪馬の弥逸に任せむか、彼、 之を馴致すべし、他は甚だ獰悪、徒らに憍傲を極め悪辣到らざる所なし、苟も調御其所を得むか、天馬空に翔りて紫微天門の間に 古賢吾人の靈魂を譬へて曰く、恰も是一人の馭者羽翼を有せる二頭の駿馬を駢へ驅るが如しと、其一は天性頗る溫良、容易に 人生の軌道を脱して狂暴底止する所を知らず、百千由旬途に下界に堕

0 人生は其意義を有せざるもの、興味索然として恰も蠟を噛むが如けむのみ。 たび理想に達せむか、恰も昇れ蹠忽風に御するが如きもの、高く上りて益々理想の景高を知り、理想の崇高なるを知るに從ひ 

**新** 

す、獨り理想に至りては千古清潔にして一點の缺損あることなぐ、多少の増減あることなし、却て此の如き變遷常なきものをで、ひゃしゃっかっかっかっかっかっかっかっかっかった。 亦宿世畏敬の餘情は自ら油然として湧き來り、恰も神に對するが如く、尊崇の念禁する能はず、若し他に狂人を以て目せらる 常に榮光に觀得したりし人は其美なる神的淸貌を見て、神聖端嚴の相好に驚愕せざるはなし、先づ一瞥の下、竦として身戰さ、 して永久常住ならしむるもの却て是れ理想の力也。若し世に理想なかりせは人生の間、何ど此の如く靈光の透徹するあらむやっ。いっていっているいです。ここのでいっていっていっていっていっていっていっていっていってい フラトンは仲話篇「フー"ドルス」の中に理想の愛を叙して曰く、美は天上の容姿に伴ひて輝さつ、ある者也、彼若し地上眼前

虢

(三)

、を恐る、にあらずむは恰も神像に對するが如く身を投して之か犧牲たるを辭せざるべしと、是實に神聖なる理想の愛なる者

S. ウスの神かインスピレーションを助人に下すに山るといふ、如何に理想が他を靈化するを見るべき也っ

(四)

仰に入らしめしものはベヤ・リョエ也、信は遂に彼女を理想として其熱情を歌ひ、彼女を靈化して信仰の秘鑰を導るの天使とせののののののののののの。 ダンデのベヤトリチェに於ける、く単想上の靈化なりダンテをして詩人たらしめしもいはベャトリチェ也、 ダンテをして信

、ダンテは夢中扉「愛」の人格を感得せり 一夜室内火色の霧を以て蔽はれ、中に髣髴として基督の幻影現はれ、ダンテを眺

し去りて、 而してダンテが最も心血を濃ぎたる神曲の中心は實にベャトリチェなり、彼は彼の女の死するや彼は益々彼女を埋想化し、靈化 めて言ふ所あり、彼は片干に血色の衣を縛へる少女を伴ひ、他の手に燃ゆる心臓を搾ぐるを見たり、 其他靈夢數ふべからず、

浆

光に照破せられ五衆の益々頓に初心を啓さて信仰の門戸初めて崩く、爾來切 實道を 求め、五十三の 智識に 遇ふ、時としては^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^^ 華⁰ 嚴⁰ 0 49:0 

泉。 114 語風弊皆修養の材料たるを悟る、遂に佛智に詣して、普賢菩薩の靈光に遇ふ、白象王に乘じ、紅蓮座に處す、語風弊皆修養の材料たるを悟る、遂に佛智に詣して、普賢菩薩の靈光に遇ふ、白象王に乘じ、紅蓮座に處す、 刀山に上りて身を火聚に投し、或は艶女に遇ふて性欲の空なるを了す、又武神に巻して嶮難の悪道を免れ、群童と嘻殿して鳥 、求道者の朝いへき仰大なる一大刊想 願功成り、遂に佛陀の靈源を窮む、何ぞ其舞臺の廣大にして、其理想を追ふの氣力百折不撓なる、若し吾へ深く非妙味を味 心にあらすやっ 智悲間滴にして

利劍も此中に在り、彼艱音の慈光も之か分化たり、清淨なる智慧は能く吾人內心の暗黑を潔くし、哀々たる慈悲は吾人胸中の苦。 此に至りて吾人の理想を披瀝すべき時に達せり、吾人の理想は無限の光明也、無窮の生命也。唯一救滋の靈勅也。彼文殊のののである。のでのでのです。のでのでので、このでので、このでのです。なるなる。

理想也と記ふべき也。 して行路崎嶇四方梗塞し來りて進むる所なからむとす、顧みれは一條の活路既に救濟の門戶を開けり、噫我佛陀に入れるか、 悩を融かす。一佛の名字能くハ萬の法門を盡し、一念の信心順に百大切の修行を超ふ。我之が為めに命を捧く何を惜まむ佛 120

箫

古來佛教の各宗の開祖は智に此靈活なる源泉に汲みて、法流を萬代に傳へ、枯渇の蒼生に清勃の生命を與へたる者、感嘆せず

重要に關するもの多さを嗤ふ、否人を以て之を見る、却て是如何に聖人か靈感冥想に富みたるかを徴すべきもの、

切實なる、山王權現に詣し、寒風凛烈の夜六角堂に祈請を捧く、當時聖人求道の苦悶洵に見るが如し、世人時として聖人の史傳

(E)

に能く入生の意義を募揮せられつしあるかを示す微光なり、

て深遠なる観察を下し、汚ける理想の光明を以て此修羅の血闘を靈化し來りて大聖權化の救濟的事質也と美觀し、自ら其身を

而して佛陀在世中に於ける最大悲劇たる提婆阿闍世の逆惡に對し

坐して遠く流調に處せらる、や、從容として傳道の機會を得たるを喜び、却て師恩を感謝せられたるが如き、聖人の内心、如何

に有するを誇るべき也、若し夫れ先師法然聖人を以て智慧の權化として、尊崇するに勢至菩薩を以てし、深く聖徳太子を愛敬し。ひゃっゃっゃっゃ。

和讃を作りて恩徳を感謝するに至りては、洵に情操の高潔にして温雅掬すべきを見るべき也、特に師に連

救世菩薩の

霏

て觀音の化現と為し、

告命の如き、

(六) 道思の中心に置きて熱烈なる懺悔を捧げ、佛陀の大悲に感泣せらる、を見ば、如何に聖人の人生観が深遠なるかを知るべき也。 

すむは、是生命なら到想也、 町想の死骸也○

求

**今**0 國〇

給ふにあらざらむや、聴け、錦磬は既に聴天に巻きつくあるに非すや。 頭を回らして古碧賢の神靈に訴ふ、洋々乎として微笑顧盼し給ふもの、如し、此の如きの國家、此の如きの教界、此の如き



## 再伽梵歌の他力宗教

楠

龍

造

家に殘育せらる、「ダリトララストラ」の長子「ヅルヤダナ」惡 世の「エピッド」なることは印度學者の皆許す所なり、「ハン 二大叙単時あり、一を「ラーマヤナ」と云ひ一を「マハーバ れと薄伽薄歌は本來「マハーバラタ」の一節にあらずして後 は叱歌は蓋し紀元二三世紀の間になるならんと云ふ、印度に 薄伽姓歌は此「マハーバラタ」の中の一部として存ぜり、お 平たる「「案にはあらざるなり、今日一般に印度學者のとる所 西暦紀元一世紀の頃ならんと云ふ、「マクスミュラ」の説に従 ヅー」王の五皇子、父王死して其兄』。 ダリトララストラ」の り「マハーバラタ」は十八卷に分れ二十二万句より成れり、 ラタ」と云ふ、「ラーマャナ」は七卷に分れ二万四千句より成 へば此歌の作者は、「ヴィャサ」ならんと云ふ、固より共に確 て神歌と云ふ、「ウィルソン」の説に從へば此歌の成りたるは **焚歌の何たるを知らさるべからす、「バガワト、ギータ」譯し** 薄伽梵歌の他力宗教を論明せんとするにあたり、先つ薄伽 in and 印度思想の統合は薄伽梵歌なり

第

伝派より神我自性及び其關係をとりたり、されどそが上に實法なる吠陀あれば一方には深遠なる六派哲學あり、彼處に若然たる吠陀あれば一方には深遠なる六派哲學あり、彼處に告代先覺者の任はまさに此處にあらざれば、人皆其適従に苦しまんで「大思想を代表し、瑜伽僧伝、吠檀多の三派を骨子として更に一大思想を代表し、瑜伽僧伝、吠檀多の三派を骨子として更に一大思想を代表し、瑜伽僧伝、吠檀多の三派を骨子として更に一大思想を笑出せるものなり、瑜伽派よりは裏想をしてして更に一大思想を受けた。

(七)

を奪掠せんことをたくろむ、

一日「パンツー」の第一子「ツル

性にして次子「クナ」僕「サクニ」と相計り、「バンツー」の國土

號

쥛

在神を立てたらき、吠檀多派よらは唯一絕待の實在の神をと あらずや。

(八)

二<br />
他力攝収の根源は實在にあり

求

世界にありては親の慈悲は尤も深尤も大にして清弾無垢ななり、鳴呼慈悲を唯に感せよと云ふは空を握るにも似たるるなり、鳴呼慈悲を唯に感せよと云ふは空を握るにも似たるかな、吾人は薄伽梵歌にありては、宗教の根底として實たを如何に思索し如何に渴仰せるかを見んと欲す。

ラクリティ」(自性)は「サッタス」(喜)と「ラーッヤス」(憂)と貴光の質在ありて動かざること睡れる如くなりき、其中の「アウとは雖、彼はまた最高獨一の質任なりけるよ、此の獨一の資価疑いに於ける「クリシュナ」は「ビシュス」の化身な

道

「ターマス」(晴)の三作用を具するなり、この三作用動揺し始「ターマス」(晴)の三作用を具するなり、この三作用動揺したを生し我慢を生し十六見を生ずるなり、精神的實在は化して物質的境界となり來るなり、嗚呼彼ら、精神的實在は化して物質的境界となり來るなり、嗚呼彼らして喜憂闇を具せり、彼は心的に世界の發展を觀察せり、として喜憂闇を具せり、彼は心的に世界の發展を觀察せり、自性の支配により其等の意志によらず自性の力により此の存在の全体を反覆生世マ(第九章)

**か要す、愚篪に一切自身を迷ばす、オー「パラタ」の子孫よ、うは不注意意情チー」の子よ、活動の組な以て自身を束縛す、暗は愚嶷より生れたるな知るすらるここによりて成立するを知れ、食欲ご執著より生せり、オー「タンー無罪の人よ、歡喜と智識の組を以て、この精神を束縛す、憂に愛に溺れさ滅の精神を束縛す、かくて喜ば汚磁なき結果に於て苦痛を照し且の脱却す、オ喜、憂、暗の此の性質は自性より生まる、オー大なる磁力の汝よ、自体に不理によりて、オー「クンチー」の子よ、世界は開展せリ(同)** 

睡眠を以て自身を束縛す(十四草)

霊妙尊嚴にして犯すべからざるものありて存するを疑ふ能はちば更に進んて神の何物たるかを討究せん、試に思へ、宇宙法界を心的に觀察せる彼は、自心を觀するの眼を以て宇宙法語人は既に物質原因たる神の「ブラクリチー」を見たり、然

りつりつ

余に一切存在の始なり中なり終なり(十章)の是等種々の性情に唯た余より生するなり(十章)酸生、死、恐怖、安全、無害、平等、满足、懺悔、能力、光榮、耻辱、有情認智、智識、妄想よりの自由、寛恕、瓦質、感覺の抑制、平靜、愉快、苦痛、

焴

たは最上者なり不可環者なりそが顕現な「アデヤトマ」と呼ばはる(八章)余は金世界の生産署者なり亦破壊者なり(七章)。なは一切存在の始なり中なり終なり(十章)

思念せよ(十二章) 思念せよ(十二章)

余の最上住處なり(十五章) 太陽も照さす月も火も照さざる所は、人此處に到途すれは再ひ還らす、是れ

余は此宇宙の父なり母なり創造者なり祖先なり、知らるべき物なり神聖の忠余は余宇宙の原因なり(七章)

之を要するに神は材料原因なると共に活動原因なり、萬物
なロズ酸なり亦死なり、オー「アルシュナ」よ、余は有なり又有ならず(同)

號

轉生暫くだも止まず、おれど一度回顧反省して、神を知るの懲労に束縛せられ、造業起罪、此處に死し彼處に生し輪廻妄境外に束縛せられ、造業起罪、此處に死し彼處に生し輪廻妄境が皆在なり、主觀なると共に客觀なり、吾人は此の神に

p.o

得んがための道程なりしなり。を得べけんかし、嗚呼薄伽梵歌の世界觀は遂に宗教の安心をを信仰せんか、我は此處に神と一致し神の力にて涅槃に入る、智識を得、寂靜所にありて常に神を冥想し、至誠心を以て神

するなり、 あらざるなり、「要求原理」にして既に要求を滿足せんか、こ 知らすや、客観的妥當なくして主観的妥當のみあり得べさに く優劣なくあるものは唯た「眞」なり、されど生々潑溂たる吾 ものなり、光明攝取他力信仰また此處に淵源するに あらず の存ずるさはみ人類のあらん限り長へに滅却せざるを信ずる ず、そが實在觀に至ては人心の要求宗敎の本質にして、 湧 Sて止まざらん、我は些々たる教義の是非は今此處に論ぜ るなり、此處の見地に立て薄伽梵歌をみんか、甚深の興趣は 性情發展を以て宇宙に附與し價値の要求を以て實在に附與せ 神は主観的内在的妥當性を有すると同時に客観的妥當性を有 精神の要求は世界を神とするなり、神は「價値」の最上なり、 人の活精神より見たる世界は「價值」の世界なり、至深なる活 世界は単に智識よりみば「與」の世界なり、善悪なく美醜な 「實在原理」なり、薄伽梵歌の實在觀世界緣起觀、自心の 主觀的妥當と云ふ中に客觀的妥當を有せるなりと 世界

**鑛山悉く燦然たる金にあらず、深く地層を穿ち、岩石を湖三**宗教の精髓

(九)

す、 ず、 汰し、種々の手段を以て漸くとり得たるものこれ金なり、薄 伽梵歌はそれ鑛山の如さか、そか宗教の精髓を獲得せんとせ て漸く探り得たるは薄伽梵歌の宗教的生命なり、此生命や薄 て輕々に看過し去るを許さざるなり。 世紀の印度の生命なると共に一切時一切處の生命なり、決し 伽梵歌の生命なると同時に一切諸宗教の生命なり、紀元二三 有害なる印度當時の儀式習を薬てれるべからず、かくし 冗長にして空遠なる印度思想の中を辿り行かざるべから 不用なる僧伝瑜伽吠檀多のある教義を淘汰せざるべから

求

(0 - )

知るの

- , り、こは宗教の本質として一切宗教に貫通せるものなり、 は何ず冥想とは何ぞ、 あぐるものは智識なり第二にあぐるものは冥想なり、智識と 尤も重且つ要なる問題に風す、薄伽梵歌は之に答へて第一に 伽梵歌に於て固より然り、如何に此質在に到達すべやとは、 智識冥想。 人心深奥の要求として最高至妙の 實在 あ 譐

**砂破理する人々は、智識は太陽の如く最上質在な示すよ(五章)** 智識は無明に覆はれたり、放に凡ての有情は迷惑しぬ、自身智識を以て無明 を灰に化するなり(四章) オー「アルジュナ」と、能く燃たる火は薪材を灰と化する如く、智識の火は諸業

不可說、不可與、逼一切にして不可知、不可思議、無差別、不動、永久なる 敬の至れるものと考ふ、感覚の全部を抑制し、一切時に於て一心平靜にしく 常に歸敬し最高信仰を有する人々は、決定心を以て余を崇拜せよ、余之を歸 新才智を與へ其等によりて得らるる所のものを保存するなり(九章) 人我な崇拜し我な冥想し其他何物おも崇拝冥想セブ、常に歸敬せんか、余は のを冥想せょ(十二年)

> 業は作らんと欲するも作り得たるなり、 明に行くべき方向決定するなり、我等は无明に依て眼を殺は 二、信仰。 あらず、學術文塾人猿の眼にあらず、實在をみとむる智識で かりき、今や智識の眼は開けたり、行くべき道は明なり、 れたりき、故に行くべき道を誤り業を作り苦界を出るに由な 智識を要するなり、 之れ冥想たるなり、嗚呼冥想は神と変る唯一の通路なり、 何なる時如何なる事をなすも、 心的交通をなすなり、されを薄伽梵歌の冥想は廣くして、 云ふべけれ、冥想は靜寂の閑所にありて實在を冥想し實任と れ人類の眼なりけり、此の智識なさを稱して醉生夢死の人と の極致を示すものならずんばあらざるなり。 示すものなり、町在の大慈悲救済を示すものなり、 **教に云ふ意味より深き意味を有せり、即ち信仰は他力攝取を** 在する所以なり、されど薄伽梵歌に在ては、信仰は通常諸宗 信仰あればこそ智識冥想あるなれ、 實在に到達せんとするには、先つ實在の何物たるを 信仰固より智識冥想に離れたるものにあらす、 智識は人に於ける眼なり、 實在を念して之を為さんか 智識冥想あるは信仰の存 財産地位人類の眼に 眼に依て萬象 これ宗教 妄 如

の情より出てたる愚疑の暗黒を破壊せん(十章) 識を與へん、而して彼等の心に住し、智識のかがやける光を以て、 なり、斯く常に歸敬し愛を以て歸敬する人に、余は彼等が余に到遂すべき智 余な念せよ、余に生命を捧けよ、五に教へ余を語れ、彼等は常に满足又幸福 余に彼等

歳を容れず、 汝の精神を決定し而して余か理解せんに、汝は余に來るべし、此處に一の疑 オー「ブリター」の子よ、 最上質在神を考ふる人、一心决定他に

如何となれば彼は能く決定せるが故なり(九章) **乱實の悪人余を崇拜し他に崇拜せざりしならんに、彼は謎に善さ考へられん、** 走らず、総額して冥想の狀態の凝思を保持する人は、彼に行く(八章)

常に鰆敬し最高の信心を有し決定心を以て余を崇拜する人は、余は歸敬の尤 オー「アハーラタ」の見く、 ら至れるものと考ふ(十二章) 汝金心を傾け彼の中に避難所な求めよ、彼の慈悲

此世界に於て歸敬者は、 によりて、汝は最上の綱、永遠の居所な得ん(十八章) 功罪こつながら薬つべし(二章)

第

薄伽梵歌の冥想と云ひ信仰と云ふは、主観内察の一方面にあ 悪人と雖心を一にして彼を信念せば、彼は信仰により善とせ 云はんや、 り、薄伽桃歌の宗教此處に到達せるは、豈に快哉ならずやと 道義的宗教功利的宗教の到達し能はおる、宗教の最高頂點な て救濟せらるべしてふ一點にあり、是れ世の所謂智力的宗教 至靈の力あり、无智は无智ながら惡人は惡ながら、 られ解脱を得べし、思ふに宗教の究竟的要義は、大智大悲の らるべきものにして、決して余神余物に二心あるを許さず、 而して其信仰其冥想は一心一向最高の「クリシュナ」に向け らずして、明に客観の對象に對して之を發起するものなり、 これ豈に宛然他力與宗の敎義にあらずや、 信仰に依

て神の事業をなすのみ、神を知り神を信ずる人にとりては、 んか、 三、結果を見ざる活動。 ならざるなきなり、又其中に大少優劣なし、時處諸縁に應じ 一切の事業神の事業にして 自己の結果を求め がるの活動な 求むべき結果なきなり、我が為す所一として高尚尊厳 我にして既に最高の地位に到達せ

號

5 結果を求めざるの活動豈に偉大尊嚴にあらずや、

にあれ、 オー「ダナーンガヤ」よ、歸敬より行動をなせ、執著を薬て、成功不成功平等 いいる平等な歸敬と云ふ(二章)

り、犠牲、報償、懺悔は空賢に對する神聖の手段なり、オー「プリター」の子 犠牲、報償、懺悔の行動を跳てざるべし、彼は爲されざるべからざるものな る决定せる意見なり(十八章) 余の行動に しても執着と結果か繁ててなすへきな要す、これ余の秀絶せ

殺さざるな 利已主義の感情を有せず、 行動に依て束縛せられざるなり(同) 汚辱の精神を有せざる人は凡て此人民を殺すと雖

V) 歸敬せし人は、眞希望者、朋友、敵を平等に考ふ、其人は無差別なり、 智識及び經驗を以て滿足せる歸敬者は、其人は不動なり其人は感覚を制止せ か部分さす、<br />
其人は<br />
憎患者親密者善悪の<br />
弱象なり<br />
(六章) 其人は石炭、石、 **黄金は尚一なり、之を賠敬されたりさ云ふ、最高幸に** 兩面

共に平等の價値あり、 あり醜あり、されば我の之に對するや、執着なく偏頗なく、 べきを行ふ、 るや、利己心を棄て結果を求むる心を棄て神の業にしてなす 世に敵あり味方あり、善あり悪あり、されど我の之に對す 豈に偉大神聖ならすや、世に石あり黄金あり美 豈に神聖ならすや、

はんや、これ薄伽梵歌の絶待迷妄論にあらずして汎神論たる ざるなし、何んぞ 世と出 世とを問はんや現 世と未 來とを問 縛せられ、種々の妄想を起し妄境界を作ると雖、一度神を知 此間に二者の區別を設くる必要なきなり、喜憂闇の三徳に束 間は一なり、蹄敬者は唯た神の紫として一切をなすべきのみ、 四、世間と出世間は一なり。 りて之に歸敬せば一切神ならざるなく一切の事業神の為なら 薄伽梵歌に在ては世間と出世

所以なり、

(=-)

ー「アルジュナ」よ(九章)、う何事を強人に與ふこも、何物になすこと、何物になすこと、又如何なる懺悔をなすこと、そは總て予が爲めになせ、オ汝何事を爲すとし、何物を食ふにも、何等を致人に與ふこも、如何なるもの

は止む能はざるなり、 習、如何なりしにせよ、宗教としては遂に此處に到達せずに題につきては平等を唱へさるを得ざるなりき、これ社會の風題につきては平等を唱へさるを得ざるなりき、これ社會の風勤の情級の打破。 薄伽梵歌は、所々に印度社會の四姓の階級

录

も同一に、余に歸依して最高目的に到達せん(九章) 其敌は、オー「ブリター」の子よ、罪恶の中に生るる人も、婦人、毘舍首陀羅

**眞髓にあらすや、** と云はず、されど上叙の敎義の如きは永遠に朽さる宗敎の大

四馬鳴の「起信論」と薄伽梵歌

を求むべしと、これ豈其敎義に於て其大精神に於て起信論と、生滅門の現象千種万狀なりと雖、眞如の靈妙依然としてもと、なは无明生滅に依て生死に流轉すと雖、一度實の如く真如を令は无明生滅に依て生死に流轉すと雖、一度實の如く真如を 参は无明生滅に依て生死に流轉すと雖、一度實の如く真如を かり得んか、妄雲長く滅して最高質在に到達するを得べけん、 認者无力者大智見の開く能はずんば彌陀の他力によりて救濟 を求むべしと、これ豈其敎義に於て其大精神に於て起信論と

道

相大とは謂く如米職なり無量の性功徳を具ずるか故(起信論)の類文をあげん、

のものろれより生出す(十四草)、大党は余の職なり、余はそれに種子を注く、オー「パラター」の子孫よ、一切

所謂不生不滅と和合して一にあらす異に非す(起信論)

ぬ所のものなり(十章)

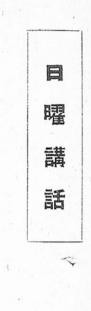
の得べきことあるなし(起信論)的各に不思議の業種々の用あり、即ち真如と等く、一切處に隔す、又亦用相

當に知るへし、如梁勝方便ちり信心を攥護す。謂く意を專にし佛を念する因闘せす、彼は行動に闘すと難凡に於て何をもなざざるなり(四章)動に於て行動をみる、行動の凡の結果の執着を築て、常に講足して何物にも彼は人々の中に賢なり、歸敬を有せり、其人は行動に於て非行動をみ、非行

としていたからつひて、友をつきしてきっていたにし、「してい、なってて総か以て、願に隨て他方の佛士に生するか得て、常に佛を見て永く懇道をはなる(起信論)

其他類文を求めば疊々読さざるものあらん、思ふに婆伽梵に來る、此處に一の疑めらず、敖に一切時に於て我を念せよ、汝の意を決定此身体を築る所の彼は、最後の瞬間に余を念し此世界より出發し、余の本質

せんかな。 せんかな。 せんかな。 して然るものならんや、乞ふ他日稿を改めて之を論究 歌と起信論の間、一條の精神貫通せるものありて存す、これ 其他類文を求めば豊々悲きざるものあらん、思ふに婆伽梵



求道の真意義

近

饷

常

觀述

さて普通未た求道の念の起らなかつた人がある、縁にふれて居る文字である。

 $(\Xi -)$ 

先づ第一本願寺を愛するの精神と、第二國家に對して忠誠の得ない事が書いてある、此人がかかる始末に立ち至つたのは、 私も本願寺に参詣したが、其朝は何となく佛前に於て大に感の時丁度私も京都に居つたものであるから、其十五日の朝は 種々批評も出來やうが、其人の精神は到底普通の人間の言ひ 別に教育あるものてもない、書置の言は普通の考よりすれば 白衣を纏ひ、そうして傍に書置が置かれてある、それを見る 堀の際と敷石の間に於て朝三時頃屠腹したのである、身には 次第である、委細右の事件を開けは其人は本願寺の大門右の いた 餘遂に割腹して死んだものがあつた、死夫自身につきては別 革がある、夫に就て信徒の一人が去る十五日未明種々感激の \*\*\* 見ようと思ふ、求道者の態度は最も與面目でなければならぬ質例に乏しくない、而して今は此求道の態度に就いて述べて と生れは越前福井の人で、名は兒玉次郎吉年は三十二である、 に打たれたのであつた、其後右の話を聞いて益々深く感じた ば諸君も御承知てあらうが、近頃京都の東本願寺に宗政の改 は身を投じ命を捨てたものも多くあつた、最も近き例を言へ 質例に乏しくない、 深くそのことについて考へるやらになる、このとについては て道を求むるやうになり、信仰に就て考てなかつた人が一朝

もので、 財位は何てきない、道德が缺けて居るから教科書事件の如きまたよる。此二つが備はつてあつたら三百萬圓の本願寺の借いならぬ、此二つが備はつてあつたら三百萬圓の本願寺の借いな 日本人が道徳を行はぬ、 心をもつて居つたからてある、 信仰なければ本山も國家も敗滅すると言ひきつたのは質に大い、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、とつてはこれが無上の考であり、信仰である、人にして道德 たい、本山亡ぶときは佛の光りも失はれる、自分は此命をか 徳を守り、信念の力より、本山のかたき基礎をつくつて戴き まひました、二人の小供がある、嗚呼可愛々々しかし恩愛に を捧げて御願ひ申上ます、 上げるものがない、何することも出來ね、よつて弦に比一命 皆様真面目にやつてもらはねばならぬ、私は何ひとつ力なさ 不義をやつて居るから國家も亡びる、戰にも敗ける、どうか 失態も起る、 仰とがなかったならば戦争にもまける、本願寺も決して盛に な 事情を聞かれたれば中々想像も出來まいが、次郎吉その人に けて皆様に御願ひ申す、 ひかされては、廣大な佛恩報謝もつとまらね、皆様どうで道 参りても今日のやうな有様では御開山聖人に出合ふて面目が Start 膽なる言ひ振りである、猶書置の中には自分が死んで淨土に いた。 v, どうか皆様真面目になつて堅固な信心を得て、 御本山様に御金を差し上げたいけれども何にもさし 羽織袴や洋服着て居らる、人々が皆不徳を行ひ 又信仰がない、 と言ふのである、普通の人はこの 自分は雨親もあり、妻は死んでし はがない、若し國民に道徳と信 一處に

てある、即ち事をなすにあたり、殊に道を求むる人は、まさに民に對し、教育家に對し、宗教家に對し、信徒に對し、其他なながいで、など、など、など、など、の人々に對して、實に頭上に下れる警語、適切なる訓言なの起すが、西洋の殉教者の中にもか、る事例は少なくない、思ひ起すが、西洋の殉教者の中にもか、る事例は少なくない、

第

たとひ大千世界に

みてらん火をもすぎゆきて

佛の御名をきくひとは

ながく不退にかなふなり

號

私も激い 五日の翌日大勢一堂に集り、その人の為に嚴肅の讀經をし 様の御傍に居て、 海影 なつに至った、 泣しつく一座の説教をせられたが、満座一同悲泣感動した、 て追吊の意を表はしたことである、 て天の聲である佛の命令である、事質は如上である。 5 土て往生がし 烈なる感に咽び、 書置の與先に書かれてある一首の和諧、 、國民を守りて居るとかいてある、たい、日露の戰爭でも起つたなら、 日露の戦争でも起ったなら、 涙にもたに得ず、思はず その時伊藤大忍氏が 嗚呼皆絶 その十 聲をは 即 國党

(四一)

求

如來大悲の恩徳は、

身を粉にしても報すべし

骨を挫きても謝すべし

此きりつめた考は慣に再び見る事が出來ない、これについてれど今始めての如く深く感じたのである、今此人の行為には、深き感に打たれざるを得ないのである、今此人の何は聞いて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて居つたが、今眼前に此精神をもてる此人を見るに及んでいて、深き感に打たれざるを得ないのである、今此人の衍為には、深き感に打たれざるを得ないのである、今世人の行為には、深き感に打たれざるを得ないのである、

瀢

、うば首を授けんと、童子更に奮進身を火中に投して遂に道を聴めば猛火炎々たる千零の谷である、又知識曰く此火中に変に道を受けんと、童子勇猛その山に登る、下方な忘来れ、然ば道を授けんと、童子勇猛その山に登る、下方のがある、即ち高き針の山の頂きに知識あり、童子に曰ふに \$2 30 即ち 下人生修養の問題に於て幾多の解答が與へらるる事と思ふ、 その實現をなし得るのである、茲に吾人は此實例により、目 處しても如何なる事件に逢ふも、 道を求めて進み行くことで、此見地に立てば如何なる境過 長き路に於て自己を沒却して進み行くと云ふのである、 直進の一路あるのみてある、<br />
次郎吉の如さ人にして、 それは獨り肉躰を捨てることのみ言ふのではない、人生長路の間によろしく此精神をむけて行かねばしたきまたの 悠々として進む事が 始めて 出水 20 常に なら 425

事て、茲に無限の味が見出さる、、彼の廉頗に對する藺相如 なものではない、日々吾人の周圍に起り來る總ての事件に對 なものではない、日々吾人の周圍に起り來る總ての事件に對 して、道は求め得らるるのである、人生の事は兎角不得意な して、道は求め得らるるのである、人生の事は兎角不得意な して、道は求め得らるるのであるが、而も此間に立つて眞面 事、不意な事件が有り勝ちであるが、而も此間に立つて眞面 事で、茲に無限の味が見出さる、、そ

(五一)

ある、親鸞龍人は彼佛在世の歴史中、最も浅間敷悲劇と言ふべきか、道を求むるの人は今も昔も少しも變る事はないので味があるのである、吾人は此等の事柄を見聞して如何に感ず た 内部の一致を保つために全く自己の利害を放擲すると云はれの態度について見るもよい、相如、廉頗に向ひ、外國に對して 理" 如く直ちに脇に刄をあてたのとは異るも、而も此兩者大なる き観察をせられたのである、 かい てその母違提夫人をも幽閉した、その事件につきては質に深 る人々の名を列擧して次に、 べき王舍城に於ける頻婆娑維王殺害の事件を如何に見られた 想の為に一身を顧みざる心のうちに相響き合ふある深き意 大王の子阿闍世はその父王を殺さん為めに獄に投じ、 他.まで自分を没却したる、その高潔なる態度は、今の 凡愚底下のつみひとを 大聖れのれのもろともに 和讃の中にその事件に與かりた 次

求

(六-)

方便引入せしめけり 逆思もらさぬ誓願に

道

象、啻に人事に限らず風雨電雷に至るまで、皆悉く吾人の精られたのてある、實に深く味ふべき事と思ふ、凡て世界の現 てあつて、吾人凡愚逆悪のともがらを救濟せん為の導きと見 とせし惡友等、甚しき罪惡の人々を、親鸞聖人は皆是大聖方 と此見地より見れば、親を殺さんとせし罪人、王位を奪はん

自己内心の上に起りたる出來事と見るのである。 ざるの間に道は開かれ行くのである、社會百般の出來事は 來る、 その起った時始めて表はれたのでなく、これを縮寫すれば皆 せらる、様になる、身は漱喜の念に滿されつく、希望の光は すると共に、吾人如何に罪深く、力の薄き事がひしノ 20° なとして我等の前程を照し來る、與に求道の人は自ら計は る、茲に於て佛の力の偉大に、佛の慈愛の深厚なる事を感く考ふる時は恰も鐵丸のつき通る如く忽ちきり開く事が出 \、 咸

第

を顧みて大に修養を要する事であると思ふ。故に困難の場合ある、事の表に顯はる、前、即ち靑天白日の時に於ての内心曇がその原因なのである、先づこの曇を除かねばならぬので あると質に味ふ可さ言葉である、社會に曇りのあるは即ち吾 人の心に曇があるからである、然れは社會の曇は吾人内心の 事なく、 に處する時のみが修養の時機ではない、吾人の心は顚動やむ らはれて行くのてある、 此見地に立てば陸續起り來る内心のあらゆる問題は自らる、のである、此大慈悲こそ我等が修養の大根底で し行くのである、きりつめて言へば吾人の心のうちに常に曇りつ、あるが、それを吃茶吃飯の間にとり拂 その 

 $(\pm -)$ 

界到る處に道ありと云ふ事が出來る、中庸に道は邇にあり離神修養の道具でないものはない、眞質に求道の志があれば世 一とて四とならず四と四とては八とならぬ意外なる要素が飛 悔と言ふことも起らぬ、あいすればよかつたとか、悪かつた である、一度此心になれば此世界は實に微妙の味あり、 なり、四に四を加ふれば八となる、これは普通の理である、 味を感じつく愈々精進するのである、二に二を加ふれば四と 與而目なる求道者はたとい不幸不遇の悲境に陷入るとも、 ろう、自分の都合のみ思ふて居れば常に後悔の絶間はない、 とか云ふ後悔の出てるのは、全く此妙味を感せぬ人の心てあ 急場をさりぬけるべきか、まさに深く内心に問はねばならぬ る、此存外の場合にのぞみて、弦に大なる力深さ味を見出 て來るものである、 何の味もない理屈である、然るに吾人人生の間には常に二と り信念の大なる力は汕然として溢れ、勇氣身に満ち無限の妙 れは我信念を試さん爲であると感じ來れば、その心の奥底よ るべきは道にあらずと吾人は念々刻々修養する事が出來るの てあらうか、佛はこれを如何に見玉ふやと云ふ様に、ひたす 心に立ちかへり誠に道を求むべきである、佛の御思召は如何 凡そ社會の出來事は轉じて自己の内心に求むるのである、 ら内心に省みるのである、 世界必しも期する通りはならぬものであ 如何に復雑なる事件に出遇ふても 眞町に求道の<br />
志があれば 叉後 3 世, 內 L

間的に西方十萬億土、ないの自力的の求道は時 らざれば止むものでない、道を求むるには自力他力の別があ ない、念々刻々に身を殺し、顧みて内心の大本に向ひ佛陀の救 るのである、かく考へて見れば前に述べた次郎吉の行為にも 警誡である是を以て吾人は事の起るに隨つて益々信仰を鍛 が出來る、近くば日露事件の如さも全く佛陀の吾々に對する 總ての現象を見たならば、悉く是佛陀の慈愛の發現を見る事 仰の極致である、吾人は此處に住し此心より割出して世界のいか。 大慈悲光に接して歡喜の念の湧き出る様になつたのが即ち信ろいたの大慈悲によりて始て救はる、のである、そうして此獨佛陀の大慈悲によりて始て救はる、のである、そうして此 ら内には虚假不質の心が滿ちて居る、質に罪悪の塊である。 」傷矣、といふのてある、我々は外に賢善精進の相を有しなが利大山、不」喜」入川定聚之數、不」快」近川眞證之證、可」耻、可 其文をいへば誠知悲哉愚禿鸞、 < 5 べからざる事である、そうして信仰を得た後は佛の理想に至 濟に立ち歸る様になれば、 思い至る事が出來る、 ある、信卷を見れば此奥深き観察が明らかに伺ひ知られる、 と言はれたのも、 氷解し去らるい、 親く聖人の内心に引きあて、、實驗上縮寫せられたので 記に西方十萬億土、かくの如く區別はあるが、之を要する自力的の求道は時間的に三派百大刧、他力的の求道は空 決して佛在世の歴史にある事にのみてはな 親鸞聖人が「大聖ちのちのもろともに等 與面目になれは身を捨つる事も何でも " <sup>2</sup> 。 道を求むる事は質に一刻も忽にす 沈"沒於愛欲廣海、迷"惑於名 ~

求

(八一)

佛教之眞髓

道

**ジ 戶 常 雅** 罰过

序論

地を指して宣はく、天上天下我獨り尊し、三界は皆苦なり、我佛陀始めて世に出て玉ひたる時、一指は天を指し、一指は

佛教なる名の下に統一すべからざる程度まで其趣を異にして 始としてビルマ、湿羅に傳播せる所謂南方佛教とは殆と同一 う西藏及び支那に傳來せる、所謂北方佛致の有様と、南錫蘭を \*\*\*\* りと断言するものなりや其邊頃る疑はしい。 猶進みて印度よ かの將た其內容信仰の點に至るまで立ち入りて、之を非佛說な 如きる、 するものがある。近時最も世人の口に上れる大乗非佛説論の 合等の所謂小乘經に於てのみ釋尊の眞面目を徽すべしと主張 出來ない。ある者は原始的佛教のみ真正の佛教となして、 嚴經より終り涅槃經に至るまで質に廣大にして始と測 る佛教の中より其眞髓をつかみ出し、其不要なる皮と殼とをる。故に今日靑年求道者に向て最も必要なる點は如此廣漠なりては冗長繁雜なる說法は實に堪へかたく忍びかたき感がありては冗長繁雜なる說法は實に堪へかたく忍びかたき感があ 旨の特別なる色彩を有しておる。 ける南三北七の開宗、 おる。之に加ふるに印度に於ける有空雨宗の發達、支那に於 恰も正反對に出るの感がある。世人が佛教を研究せんとする 乙のいふ所に矛盾し、 を知らざる人、始めて指を此数に染むるときは甲のいふ所、 佛教の名の下に包含せらるく故、 も眞塾なる態度を以て道を求め、 も其要領を攫取するに苦むも洵に最もなる事である。 單に經文の本文批評たる歴史的研究に止るべきもの 日本十三宗の分派に至るまて、皆其宗 時としては丙の説く所、丁の説く所に 世人の未だ深く佛教の歴史 而して是等の教理が皆同 信仰を攫まむとする人に取 して、阿 況や最

第

於ける御弊に於て言い悲されたのてある。 は涅槃解脱の實境である。佛教の眞髓はまことに世尊初生に 極きりつめたる所をあらはしたる質感にして、之を安ずる 我當に之を安すべしと叫ばれたこれ質に實驗的宗教の眞髓に たるのみならず、世界の光宇宙の光にして實に釋尊の自ら宣 之曙光といふも尤もの事である。而してこれ雷に亞細亞の光 さに踏むべき大道である。三界は皆苦なりとは、 して、 て釋尊は其本領を一言にして云ひあらはし、三界は皆苦なり、 べからざるものがあるてあらう。 來西洋の基督教以外に一種清新の光輝を發見して其趣味いふ にして生ける佛陀の而目を始めて味ひたらむには、 嘆し一緒の詩を作りて名けて亞細亞之光と題した。 によく佛教の眞髄を宣言したまひたるものである。英國の詩 當に之を安すべしと。 へるが如く天と地との間に於て唯一救済の光明である、 佛教の眞髓は如斯直截簡明のものてある。 エドウ井 釋尊の自ら經たまへたる道にして、また一切衆生のま シ、 7 ノルドは釋尊の傳を研究して痛く之を感 實にこれ釋尊の眞面自にして、 故に之を稱して東方亞細亞 人生問題の 必ずや在 蓋し西人 又同時 而し

多さに上り、古來釋尊の自說と稱する經文の如さも、始め華 捕捉するに苦む次第である。先づ佛教の聖典と稱するものを 人が稱して佛教と名くるものは、其範圍頗る廣漠にして殆と 人が稱して佛教と名くるものは、其範圍頗る廣漠にして殆と

る。 る。 る。

達する筈はない、之を要するに、哲學若くは科學の見地に立するものなるが故に、決して生ける信仰の部門に向ては手の じ來た。生比較宗教學の如き、又宗教哲學若くは宗教學の 共に、 ちて宗教を取扱ふものは、 較宗教學の如き多くは科學の見地に立ちて宗教を取扱はんと ない、故に過去五十年前までは一時其研究盛なりしも、 を研究するものである。こは宗教の根底を哲學的に説明せん 研究なるものが起り來りた。是等の研究に就ては念の為めに 史を異にし根底を異にせる諸宗教を幷べ研究するの風潮を た、乃ち佛教自身に於てすら其要領をつかみがたさに、 大に其風潮の衰へつ、ある次節である。宗教學の如きまた比 と試みるまでにて、決して宗教の生命を發揮するの方法では 一言を費すべき必要ある。宗教哲學は主として獨逸に於て盛 に起りたるものにして、 **猶進みて考ふべき點は、** 諸種の異れる佛教以外の諸宗教をも研究するととなっ 形而上學の見地に立ちて宗教の教理 近時宗教の研究其範圍を廣むると 恰も植物學の見地に立ちて花の美 今は 尙歷

(九一)

號

すを、 きは何等の効力も見出す得ぬ次第である。 するには、 とは出來ない。故に眞實信仰を求むる意味に於て宗教を研究 るか如きものにして、決して宗教其者の真面目に觸る、こ知らとん欲し、生理學の見地に立ちて人生を研究せんと欲 然らば如何なる方法を以て宗教を研究すべきかと云ふに、 以上に影くる比較宗教學、 宗敎哲學。 宗教學の如

(0=)

求

宗教なる名稱の下に諸宗教の長所を綜合せんと希望する人もずと断言するを憚らない次第である。世人稍もすれば理想的どす成立宗教ならざるべからず、歴史的宗教ならざるべからず、歴史的宗教ならざるべから を研究すべきである。此點よりいへば宗教を研究するにはすへば、人生の問題を解結し、信仰を求むるの目的を以て宗教宗教的見地に立ちて宗教を研究すべきである、言を換へてい る、乃ち基督教それ自身を研究するとか、 かせねばならね、西洋に於て戦近思想界の傾向は人生と云ふふて佛教の路を辿るとか、バイブルに依りて基督教を味ふと 発れない。 宗教の如きも生ける 信仰としては 佛陀の 質驗を追 得べきか知らねども、生ける花としては遂に空望に風するを ある。これ俗に所謂梅が香を櫻の花に匂はせて、 究するとか、古來人生上に大なる力を與へたる宗敎それ自身 てに是等の質驗を經たる宗教それ自身に就て研究すべきであ かせむと希望するやうなものである。或は造花としては出來 佛教それ自身を研 柳の枝に咲

道

念の下に諸宗教を比較對論するの愚をなさずして、佛教其者質勵を説さたいと思ふ。故に最初より漠然と單に宗教なる概じないを思ふ。故に最初より漠然と單に宗教なる概じなた。世の求道者に向てまた自己の其味を味へるものなるが故に、世の求道者に向てまた自己の T, 3 洋の佛教徒にまて從來の漢譯に於て赤た曾て感ぜざる生氣あ曾て味はざりし釋尊の實驗を示したるのみならず、吾人東 教には殆と發見すべからざる標和なる色彩を あらはし 寧ろ基督教若は佛教夫れ自身を歴史的に八生的に研究するの如きも前にいへるか如く宗教哲學、比較宗教の研究よりも、 考 請することくせねばならね、故に吾人は佛教其者を實驗して 的に研究したものである。故に今後荷も真面目に信仰を求め 深遠なる思想界の秘藏を開きたるか如き、皆成立宗教を歴史したれる。 二氏が巴理語の佛教聖典を翻譯して、歐洲の世界に於て未た を發揮したるが如き、またリスダビッツ、 教を歴史的に研究して、新しき光を發揮したるが如き、又トリの個向がある。一二の例を舉ぐれば、、ルナックが原始的基督 を劈頭に掲け來りて宣傳する次第である。 ルストイが自己の實驗上より基督教を研究して、從來の基督 んとする人の為には、矢張一定の宗教を實驗的に又人生的に イッセン等の諸大家かべダ若はウバニシャッドの如き印度の を中心として何事も考ふるやうになつて居る。從て宗教 吾人佛教徒をして殆と佛教と同一なりと思はしむる見解 一種淸新なる色彩を與ふるか如き、またマクスミュラ、ド オルデン ベル 來り Ь 0

なく、只佛教の生命を活し來り、 なしつ、ある佛教を如何にしてきり捌くべきか、これ實に此路を取りて舟を進むべきか、十人十色、百人百色の說き方を來せ人が望洋の嘆を發しつ、ある佛教海に向て、如何なる針、、、、、、、、、、、、、、、、、、 に佛教を講ぜんとするものでもなく、また哲理的に研鑚せんことである。前にもいへるが如く、此の講述の目的は組織的 講述の主眼である。 る方法を以て講述するかは最も考を要する騙であるの感染に從 るものである。此點は從來佛教者が講じたる方法とは卿か其 に來る問題は如何なる方法を以て此佛教を講ずべきかと云ふ 而目を異にする考である。 然らば如何なる見地に立ち如何な とするものでもなく、 旣 に如此佛教それ自身を講ずること、定りたる以上は、 と活し來り、其與髓をつかみ出さんとす なか論訓詁的に註釋せんとするものでも 次

第

ることが出來る。 今其研究方法の要照を左の二項に概括す

-, てとつ 宗教の信仰と哲學的本體論との關係を明瞭に識別する

實驗的見地に立ちて釋尊已後各宗派の信仰に同情 (Sympathise)し含蓄的批判(1mmanent Critic)の方法

號

を以て長き歴史を貫ける佛教の生命を握み出すこと。

佛教の

(-=)

悩を滅し、 ç は涅槃は平和安静の内的妙境にして決して心身斷滅の意味てて阿含等の經を讀み、殊に所謂南方佛教の經典を関するとき 始的佛教を誣ゆる言であらふ。全体涅槃の意義は内心の煩 意義は果して大乗佛教徒が難するか如く、心を滅し、 ておる。これ果して正鵠なる判斷なりや否や。吾人は考ふる 大乘佛教の旗標とも稱すべきは真如を說くことなりと主張し も減するといへる意味てはないのである。故に若し心を潜め に、如何にも原始的佛教に於て涅槃を説くに消極的言語を大 大乘佛教に至りては之に異りて大に積極的なりと稱し、まる四ノライシー ある。即小乗の涅槃は消極一方にして涅槃の真意義ではない、 見地よりするとさは至極容易に融和して見るとが出來る。 史上殆と融和すべからすと見敬せる大乗小乗の區別も若し此 極單純なるものにして、其間に何等の矛盾もなく亦望洋の嘆 に用ねつ、あるとは事質である。 を發する筈もないの古水佛教の二大系 る。故に人若し此點に着眼して佛教を眺むるときは佛教は至 世界を滅し、 空崩に歸することなりやっこれ恐くは原 されど其消極的なる滅なる 統として、教理上、歴 身を滅 殊 勿 12

はなく、 若くは異邦人種の思想を調査して、之を各時代に於ける人民
いの設定の跡を尋ねるのみならず、亦現今存在せる未開人民 べきことは、社會學の研究に於て古代人民の思想を追及して有せることは明かてある。猶一種の研究法として参考に供す 思想の質例として研究の材料に供するが如く、 るの意味となさずして平和なる妙境と考へて居る。猶一步進等の南方佛敎徒は涅槃を以て決して心身を滅し、世界を滅す 乗は 想を研究するものも、單に書籍上に於てのみ大乗は如何、小 することが最も必要である。吾人が親しく遭ひて尋ねたる此 τ, 云ひあらはしたるものなりと思考するものすらある。是に由 Q。それ故猶此方より進みて淨土往生の思想を話すによく理 あると答ふる次第てある。されど彼は其以上の事は云ひ得 んで死後如何なる境界に至るかを質すに彼等は永久の平和で ついある錫蘭、ビルマ、湿維等の人民に就きて其思想を研究 常業我辞の徳の質驗をあらはしたるものである。これが大乗 りて之を觀るに、原始的佛教の涅槃は煩惱を滅する意味にし 解するものは之を否定せざるのみならず、これ涅槃の妙境を 大乗佛教は其涅槃の積極的意義を廣く云ひあらはして、所謂 教の特徴である。 如何等と斷定し去らずして、現時所謂小乘佛教の行はれたい。 決して哲學的本體に於て世界を無みする譯ではない。又 却て永八不滅、清淨、 唯大乗佛教にいたりては此信仰に伴ふ所 生命、 亦現今存在せる未開人民 靈智等の積極的意義を たちゃ まんれくてまちゃ 吾人宗敎の思

> なる。 なる。 なる。 なる。

(==)

求

ある。 典なる者を非佛説なりと断言しさらむと試みるもの、やうで とは困難であらふ。 究すべきてある。而して結局は非佛説なる積極的證明を得る 乗の佛教のみを以て、 祝や本文の年代も製作の年時も不確質なる以上は大乘非佛説 までに如何に久しく口傳せられつ、あつたか分らぬである。 に先だちてより古き原の本文の存在せざることを證明せぬ以 て其年代が新しきものなりと断言し得たりとするも、 は歴史上積極的に證明することは恐くは六ケしいからふっ とを確め得たりとするも、これが書き物となりとあらはる、 上は何の益もない。假令ひまた經文製作の年時が後世にある して近頃此議論が大に世人の口に上る所以のものは、 又近頃大乘非佛說論を唱道する人々は、 全体此議論は經文の本文批評若くは歴史問題として攻 例へ現存せる本文の語學及び言語により 佛陀の眞説となし。 他の所謂 原始的佛教所謂小 大乘 其本文 如此歷 經 m

此思想は前に所謂大乘佛教徒なるものは、小乘佛教をである。吾人は少しく此熟に就て論じて見やう。

第

悩を滅するのみにして、一たび��境に入りたるときは平和寂 たまし原始的佛教の涅槃の意義をして、前に云へるか如く煩

を非佛説なりと排斥しついあるのである。

(三二)

號

一次して説くべからざることは、既に小乗毘奈耶律の本文にあ 、して、圓滿なる調和を發見することが出來る。また佛が菩提 「た内心涅槃の妙境に達せられた境界は深遠廣大にして、 「「なる調和を發見することが出來る。また佛が菩提 「た内心涅槃の妙境に達せられた境界は深遠廣大にして、 「「なる調和を發見することが出來る。また佛が菩提 「なる、「なる」と、 なる。後て小乘の涅槃

すことが出來る。否寧ろこれあるが為めに佛教の真面目は了らはれたる思想は、原始的佛教の涅槃と圓滿なる調和を見出如此始め華嚴より終り涅槃に至るまで、所謂大乘經典にあ

×.

、ジージーの、、シーシーの加きは何れの側に立ちても圓滿に調和する、小乘の二系統の如きは何れの側に立ちても圓滿に調和する、體論の區別を去りて涅槃の意義を宗教的に理解すれば、大流、、、、、シーシーの意義を宗教的に理解すれば、大流、、、、シーシーの意義を宗教的に理解すれば、大流、、、、シーシーの意義を宗教的に理解すれば、大流、、、、 が如く、 ねて、 たに製作せられたる年代の如何は歴史家、語學家の研究に委るべからずと思ふ。而し此等の思想が現存せる經文若くは本 存、 て諸佛 節空解 文に製作せられたる年代の如何は歴史家、 れば所謂大乘佛教徒が他を小乘佛教として排斥するの非なる 副言すべき理由を見出 在せしものなりと考ふる方が穏當である。諸佛淨土、重々無盡、法身常住等の思想は、 吾人が猥りに容喙すべき事てないと思ふ。かく論じ來 原党 始的佛教を真正 を見出さない。 Hさない。故に吾人は思想上 然らば此等の思想を以て非 の佛教なりと主張する論者も、 住等の思想は佛陀自身に於て 寧ろ っかく考へざ D 佛ち 說 問題とし 本

道

求

(四二)

買ける直 凡を轉して佛たらしむることは同一と謂つべきである。日の教理に伴ふ觀法の妙味である。此點に至りては圓融無礎、 得るとである。 和を見出すべきのみならず。また歴史上一條の聯絡を發見し教的信仰の路を辿り、涅槃の實驗を味ふるに至りては彼此調 3 體論に於ける異同てある。 本の天臺眞言の如きも、以て准知すべきである。 は事々無礙を原理とする次第である。 貫ける面澈簡明なる實驗的光輝を忘るゝに至りたのである。 宗問に於ける諸種の哲學の矛盾の熟のみ目につきて、其間を 原理は暴意哲學の部門にして宗教としての生命は寧ろ是等 信仰の路を辿り、 支那に於ける各宗派の異同の如さも、 涅槃の實 天台は事理 、験を味 然れども此 融を根底とし、 上異曲佛教の新いた。高尚な 等の相違せ 重に本 華嚴 B

るのが 第二項を詳 上來述ぶる如き方針を取りて佛教の眞髓を攫み出さんとす命を發揮したる次第てまる 論せらと思ふ。

## 蓺 術 C 神 秘 其復 の活 -0 節需 光

3 L 者が此 い者を好み、善き者を愛し、真なるものを尊び得るのである。又此神秘の根底があればこそ、美しい者、 精神の交感学態は、 世に存し得るのである 即ち此世にある総ての美しい者、 。此神秘此根底を外にして美を論し、倫理を談じ、哲學を議するのは無用徒勞である。 善さ、者、 真なるもの、根底である。此神秘があるから、 善さ者, 吾等は美 與な

質として認むれば足る。 なる有限の一人格が絶對精神の表象となった為に偉大なる感化を及ぼし得た事を過去現在多くの信徒の内心に經驗する事 あ 本の精神が果して何物であるか、 ち其真理が具躰的に佛陀の人格に現はれなかつたなれば、 と信じたのは、 でなく、信仰の愛によりて直に神なる精神と吾等とを結びつくる宗教も亦此意味ての表象を要する。佛陀が彼の時、 12 吾等の現世生活の精神は此の如さの表象によりて他の精神と交通し、表象に依て實在世界と交通する。此は獨り美術のみ らふ。後世の佛徒が佛陀を以て單に肉躰五十年の生命を有した一人の敎師と見ずして常住なる眞如法身の一つの現はれ 現はれて目觀るべき身体により、耳聽くべき說法によりて、彼が内心に悟得した絕對の眞理を宣布しなかつたなれば即 即ち佛陀なる具象的一人格の表象作用に依て、吾等の精神が無餘根本の精神と交通し得たのである。 其信仰か今後も尚世界の人心を支配し得るや否やは今の問題以外である。吾等は只佛陀 煩惱具足の人類は寂光界の理想に依て安立の地を得なかつだて 彼の國 其根

夜であることを憫むのである。併しながら其常人の夜も神秘の光に依て忽然として賢人の豊と轉じ得ることを主張する凡 彼の電光も輝かざる其處に存する火は果していづれより來つたか。一切の物は此の輝けるもの、反影である。此物の光りに ての現象は日月や電光の光である。これ等の光が別 おる、にあらずんば、 依つて宇宙は照されて居る」。<br />
歯より吾等は特殊存在の現象を空である暗であるといふのではない。只根本の常住の光に照 の必要を主張するのである。 「常人の覺めたる所は賢人の夜である。賢入が暗黑と見るものを常人は光明と考へて居る」。「太陽も照さず、星も月も又 吾等は此の現象の眞相を見得ないといふのである。此意味に於て神秘に到達した賢人の豊が常人の 々に存在せず、 却てそれ等の光りが供給を仰く其源泉の光に着目する

號

の源て、 美術の力も、 神秘は即ち一切眞善美の源泉である。《姊崎正治》 宗教の感化も凡て表象によりて表はる此の神秘の力である。 此の表象の力を認めることは即ち神秘に入る

(12

D 國成 味

(六二)

鈴 木 卓 凿

汞

ATT:

題

錄

るを見る毎に想ふ。 たる、安詳としてむしろその神々しきを思はしむ、 嬰兒の慈母のふところに抱かれながら、すや、 いと寢入り われかい

ざる者あり、われかいるを見る毎に想ふ。 がら、勇戰奮闘今やろの家郷を忘れ、慈母を顧みるに遑あら みほとけの穂にやすらへる吾等又かくの如くなるべきかと、 又かの老母の膝下を離れて雲山万里のかなたに生を營みな

みほとけの慈愛とて蘇りたる吾等は又かくの如くなるべきか Ę

ればこそ慈母は尊き御手をかけてその懐に抱き取り玉ひつれ 溺れ死なんとするものあり、あはれその足立も儘ならぬ身な 丈夫三十にして未だ信の家をなさず、あ、何時までか祿々と して徒に佛天に泣訴せんとはするず、 世には慈母の懐に己の老を忘れむとし、みほとけの慈悲に

道

大道以11多岐1亡」羊、學者以11多方1喪」生、

\*

\*

くべし、壯健の人に對して之をなすはあまり迂遠に過ぐ、 肺をやめる人あり、こくに初めてオソン吸入器の神効を説

覺ゆるやらにて、夢地をたどるかと怪まる。 と思いね。 御ほとけを見奉りたる人のこくろは斯の如きものなるべし Y

\*

\*

\*

\*

をやつ れたるは我帝都は「渾沌の市」なることなり、隣人は知らざる のみか、家人又相背くことを怪まず、况して自らの心のさま われ東北の山奥より來りて都門に入りしての方最も驚かさ \*

第

るか、 知ることなし、準元の市こいになり、矛盾の生活途に発れざ り、帝都の市民今や隣人を知らず、家人は背き而して自らを の我をつくり、これにより 己を さとり 自らを飾 好するにあ それ鏡の用や、之に對する人の己の容姿を寫して以て第二

ほどの善人も一度都門の塵寰に入れば車馬はせ変ふ大道に於 あてむとす、婬祠こ、に賑ひ妖教そこに蔓るも之が為め、 住み馴るれば、あ、止みがたなや、途に自ら御佛をそしり、真 こぎにも我にめぐり來て仇するほどに見ゆらむ都門の生活に る善行の必ず己に歸すべくもなく、又他人の巧める悪行のあ て紋なす足跡の何れを誰のと見わけがたきが如く、自らなせ の夕、地に印する己の足跡を願みて流石に之を怖れ耻ぢたる 士女は盲人の賓を爭ふが如く各自の運命をば暗中に模索し得 理をなみするの痴暗に悲さるしなり、 おれば閑寂なる田家の籬より一羽の牡鷄を盜みとりたる冬 かくの如くして溝都の 勸

業債券を拾ひ「實がかし」を堀るも之が高め、 今にして想ふ、大聖澤尊のなほ生れまさば、 佛日五天に輝

(七二)

上者の迂思に似たるなきやを思ふに堪へざるあり。 今の世の信仰を説き、宗教を弘むると稱する人の甚だしく

の嘲笑と共にはふり落ちて玉と消えなんに。 蓋ながら器に水を注くが如く、有難さ慈悲の涙は徒らに彼等 かり、ソキに來りたるほどに信、ぜよ悔よと説きす、むのは、 自ら無病なりとし、壯健なりとして安ずる者の、唯一寸ば

**栗を喰ふものは先づその殻を去るにつとむ。** 

しめざるべからずっ 信の苗を植ゑむとすれば先づ彼等をして自覺の床土を墾か

.4:

\*

門二祖慧可大師を出すに及べり。 て数を請ふも許されず、 る、その小林山にあるの時、一人の壯漢あり終宵雲中に立ち いと
い切なるを
示す
に及び、
大師漸く
之を
接見し
以て
遂に
洞 達際大師已に缺菌の老翁に及び十萬里に航して梁の世に來 曉に及び彼は臂を断ちて求道の赤誠

高風なるものを知らざるべからず。 今の世の信仰を説き宗教を弘むると稱するもの所謂達摩の

また波の音に耳を奪はれつく、たどりゆくに吾知らず聲をあ 大洋の岸にさすらひ出て限り知られぬ遠き海原に目を放ら \* 3: \*

覺えずして、何やらむ大きやかなる手もて導かる、が如く、 目も耳も足も手も又ものが心さへも今は全くわがもの、如く の時や、身も我身の如くならず、聲もわがもの、如からず、 げ腹をしぼりて放歌高吟するを禁ずる能はざることあり、 2

ちのれの身のあまりに小さく頑是なさ小兒にも劣りぬべきを

ざらしか、 くことを見ざりし日は、あはれ世界はかくる渾沌の大塊に似 : \* \* \* \*\*

頭上に燃やし、かくして世を照し、人をみちしるべす、 されば國に一人の哲人を有せざるは、長夜の蘭燈を消した 哲人は世に於ける常夜燈なり、 吾初めて了しね。 眞理の油を収りて之を己の

るが如く、世は沈み人は闘ふ、 しからばわが國はこの哲人を有するやを自ら問はむ、

(一月十二日)

:

家

の跫音をさくて喜ぶとあるが、 らなるのです、法住と云ふ人は信者が洞堂金を作らうと云ふ 考へると如何にも年寄じや、舊臘二十日頃からインフルエン ●私も本年で七十八になりました、モニつて八十になると ●近頃京都へ御出であつたそーですが、雨本願寺とも一躰ど ザに罹りて、今に床を離れぬ、莊子に蓬蒿に遁る、ものは人 能く尋ねて下さつた。 島 Ħ 村

じや、 ◎蘇東坡の大悲閣の記に因敬生悟とあるが、質に味がある語 ると云ふたそうだ、毎が絶へぬと信仰心が滅する。 たら、法さへ弘めばよい、 先づ尊敬の心を生して自然に悟に入ることが出来るの 金があると弟子供の喧嘩の種にな 號

ることにして居る。

(八三)

●一旦鄭然として悟るなど云へど、中々そうは往かぬ、先つ

●伽篮佛法など云ひて撥斥するものがあるが私は取らぬ、弘
しむべからずと云ふは質に此所じや。

隶

●私は仰信と云ふことが難有い、街井次の荒て修子の半よねまでは、今天では小分でない、之に修行が伴はねばならぬ、夫故楞厳境夫でよいと云ふことはない、楞厳經を讀めば理窟で分つたとてるのつくものならば結構じや、全体物事は理窟で分つたとてのの私は仰信と云ふことが難有い、貴方も仰信のことを御書き

◎私は年來聖徳太子の堂を東京 に建立 した いと心掛 けて居佛法は大嫌ひじや。

道

ふときは人に尋ねるえとになる。 変輩でも言語でも言ひ様が大切じや「如何なる御心得に候哉」 文輩でも言語でも言ひ様が大切じや「如何なる御心得に候哉」 の私は年來聖徳太子の堂を東京 に建立 した いと心掛 けて居

> ●太子堂のことを言へは、古、日本には到る處にあつたものと、 ●太子堂のことを言へは、古、日本には到る處にあつたものと

いか。 ●オ、ソレソレ昨年の末、國會解散の日に佐久間象山のテポ

から吉田が教でも受けた様に思ふて居るが夫は違ふ。田松蔭になると丸で違ふ。世間では「之子有靈骨」の詩があるや、そうゆう遣り方であるから變死したのも無理はない、吉暉金体佐久間といふ男は英雄肌の仁で、常に妾を二人苦へて、

松本村の人じや。から木戸も出た、山縣、伊藤、井上、品川も出た、ツレも皆同じる、僅かに三年じや、敎育といふものはエライものじや其門圖全体松蔭が松下村塾を開いて居つたのは何年間と思ひなさ

は大宰春臺の作じや。 ●松蔭は書生に對して親切な人で、必ず書生に書物を對讀し

● 松蔭が寺島忠三郎に與へたる手紙にこうゆうことが書いて ● 松蔭が寺島忠三郎に與へたる手紙にこうゆうことが書いて

●野村靖が入江和作といふた頃、眞鍋を殺そうとして入罕し

第

●後年品川が内務大輔で、野村が神奈川縣令の時、縣下に稲がな」と眉を變あたと云ふことじや。ふて居ると答へると松蔭は「和作には分かりそうなものじや

●後年品川が内務大輔で、野村が神奈川縣令の時、縣下に稲

でないか」と云ふたら、「セメテ死ぬるまでに人間になりて死頻りに敎を請ふた、ソコデ松蔭が「御互に何時が知れぬ連命

◎松蔭は獄中でも他の囚人に敎の事を話したら、大に感じて

號

藤でやが、伊藤もマサカの時には血の滴つた先生の頭を持つ●松蔭が首を斬られた時、夫を受取りに行つたのは木戸と伊にたい」と答へたと云ふことを書いてあるが實に味がある。

(九二)

て降ったことを思ひ出すであらう。

●寅次郎の精神が貫徹して明治王政の盛なることをセメテ母民政に上手な人で藩知事から民治といふ名を貰ふた、又松蔭の母にも遇ふた。

●こう、すいた、ののよう用いた。
●こう、すいた、ののように、
●こう、すいた、ののように、
●こう、すいた、ののように、
●こう、すいた、
●こう、すいた、
●こう、すいた、
●こう、すいた、
●こう、
●こう

◎天下の人材と云ふものは一 朝にして 得られる もの ではなの天下の人材と云ふものは平生に於て其心掛を爲して居い、真の憂國の士と云ふものは平生に於て其心掛を爲して居の、泉の憂國の士と云ふものは平生に於て其心掛を爲して居の、東の憂國の士と云ふものは一 朝にして 得られる もの ではな

野 1: 11 T 雪 何 と 所 雷 5 11 花山 o ts 見く () 数 3 0 ts h Ŋ II け

1

懺

南

C

蘇生

今まで小さき胸の天地に跼蹐して妄念

(OE)

百 目 木 劍 虹

42. 01, のである。せまき胸をは我の天地として煩悩の火焔をば焦し 毛よだつ程恨悔の念が胸に溢れて五體を投して地に泣き叫ぶ せずに居られんのである。質に過去の行程を顧みると、身の に達しおらなかった。こ今は懺悔せざらむとするも、 **懺悔することを知らなかたのである。適切に云へば自覺の域** は今の今まで懺悔せずに居つたてあらふ。 境に沈むだ。 吾は 朋友を焼き、善心を焼き、 獨り悶む苦み、 殆と他を顧みる遑なく、 たゞ地に投じて、 獨り悩み煩ひて、 求哀懺悔あるのみてある。 法財をも焼いて 父を焼き、母を焼き、兄弟を焼 吾は殆と絶體絶命の窮 いふまでもない、 ∖焼き盡く 何故に吾 自ら懺悔

求

本心に立ち歸へたのである。自己の本心に歸ると共に、 の罪悪に氣が付いたのてある。一たび自己の罪悪を自覺する ざるを知り、自身の浅ましきを感じたのである。即ち自己の の懐に入りて泣きつ、懺悔せざるを得なかつた。改むるに憚 舵を失ふた船が救ひを求むるの聲を發するが如く、 と共に、絶對無限の慈悲の力に憑りすからざるを得なかつた。 涙に咽ぶときは、霊光胸に輝きて迷の雲は晴れ、全身爽かにし 為に自分の身の上には氣が付かなかった。吾は一たび懺悔の るなかれとは古聖の舊き敎であるが、之を遠く眺めて居つた 窮して一條の活路が開かる、 吾は始めて自己の頼むべから 吾は慈悲 自己

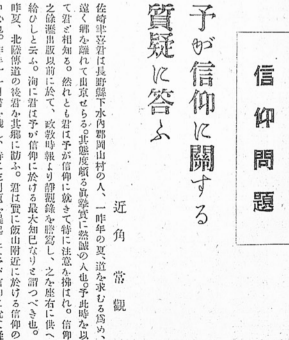
道

る。況して宇宙の大靈にありては猶更孚動せざるの筈がない。上に就て考ふるも精神作用は不思議にも感應するものであ

出さねばならね。若し宇宙の疑問を解せぬ人あらば、吾等は致 き生涯を送るとが出來ぬ。必ず吾等のより立つべき住家を見 界は皆苦なりと釋尊の渴破したるか如く、 の云ふことである。人生の事一として豫期し得べき者ではな こは未た與に自覺の域に達せず、 い。今日の事間より明日を測りかたきは吾々の狀態である。三 世の人稍もすれば宇宙の大靈を解せずと云ふものがある。 入生の真意義を悟らざる人 實際 吾等は 悲みな

第

妄想の雑草が蔓びごり 宙の大靈に觸れて反響の傳はるべきものではない。之を人事である、唯漫然として佛を念し、佛を稱せばとて、いかで字慈悲が泌み渡りたのである、懺悔は佛の命令なり。佛の召喚懺悔の念が生したのは乃ち佛の御聲が聞えたのである。佛の召喚 陀の眼に映じ玉ム衆生は凡て恩怨一如、敵もなく味方もなく 悔の際によりて、大靈は吾等の身に降り吾等の心を浮め、吾等 ある。けれども一旦自己の城壁を徹して胸に張りつめたる懺 によりて城壁を高くして千里の遠さまで隔たてんとするので に温かき慈哀をたゝへつゝ接近し玉ふも、吾等は自らの罪障 一切平等である。佛陀は十劫の正覺より、吾等を迎へんとて常 の氣持がする。 ついあったが、 自己の罪惡をさらけ出 



靓

所信所師の客體 な質たざる。人事勿々其答を作らずして年既に暮る。今誌上駒臆を**披**攊 中心也。昨年十一月書を裁し、特に三問題を提起して予い信仰に就て疑 昨夏、北陸傳道の後君か其那に訪ふ。 君は實に飯山附近に於ける信仰の しと云ふ。洵に君は予が信仰に於ける最大知已なりと謂つべき也。 然れとも君は予が信仰に就きて特に注意な拂はれ。 政教時報より辞觀録を謄寫し、之を座右に供 併せて世上同信の人に示すと云函。 信 m

30 始めありて終なき因願謝報の佛陀なり。(濫曲四頁)(一)佛は血あり、涙ある個人性の御方なり。(濫曲二頁) なりて因果律によりて不知不識佛陀になったのであ 佛陀の始めは吾人の如き人間である。慈善心が本と (
信仰之餘瀝)

是等の御示によれば大經の法滅の發願修行、 十却成道等の記事をば殆ど歴史的事質と等し 彌陀の 信認

 $(-\Xi)$ 

私共も青年諸君の如く、先輩大家達の如く宇宙の本 し玉ふてと、存候。果して然るてとに候哉。 れ候や。 體をば表號的の擬人論を以てして阿彌陀佛なりと云 去りながら如何にして先生には如此思想を結び得ら の佛陀を示し玉ふこと如何にも隨喜の念に不堪候。 が如此思想を有せる間に立ちて獨り先生のみ人間的 へる解明には滿足致しかね候ものに候。世間の多數 を御洩らし玉はり度候。 じ困入候。 吾等は此點に於て質に知と信との衝突を感 何卒先生が如此思想を結ばれ候心的經過

求

(-----

過ぎないので猶一層大なる形式を以て、より大なる (二)人生上に於て實驗されたる釋尊は僅に其面影に 力を以て人類の上に偉大なる救濟を下し玉へる釋尊 のそれの如くてある云々(八號三頁)釋尊の歴史を透 して佛陀の像を伺ふがよい(三十三頁、

上に於て(即ち現存の史料によりて)如此認定し得 玉へりと云ふことなるべし。若し然らば原始佛教史 比論ならば、釋尊も他力本願の救濟によりて成道し 救濟を戴きし如く、 釋尊も同様にましますと云ふの 伺ふべさかを指示し玉はり度候。若し我等が佛陀の 是等の御示しに接して如何に釋尊を透して彌陀佛を べき
酸左有之義
に
候哉
伺度候
の

> 且つ了解し易さやう順序に御答可申候。
> 劉切痒を搔くが如き御尋を辱うし深く感動致候。 可成館 潔に

候へば、信仰之餘瀝第三版の自序にも申述べ候通り、 (一)仰に從ひ私が如此信仰に達したる心的經過を有躰に申上 られ候。 蔵を告白すれば久しき苦悶中に於ける罪惡觀は質に極端なる たせて、 しまかく相成候次第に御座候。其質 いせんと欲するが為め、自然かく相成候次第に御座候。其質 より多く秩序を立て過きたるやう相感じ申候。こは他人に説 ならぬはなさ有様に候の其後數月を經て强いて之を文字にあく如く、何となく身マルマサ ると同時に初めて佛陀の御慈悲が身に泌みわたるが如く感ぜ 十年二月より十月まで非常なる煩悶に陷り其後精神の快濶な 成候事に尚記臆する所に候。如此内心暗黑のとき先づ身體上 過を書きたるもの、やうに感して、震ひ上るやうに恐しく相 に御座候の らはし秩序立てたるが信仰之餘瀝第一章宗教的同朋なる一 い如く、何となく身も心も嬉しく見るもの聞くもの喜びの種 ものにして、 取りては決して他人の事とは思はれ不申候の況や佛月愛三昧 號社説信仰論中に引用したる阿闍世苦悶の事質の如きは私に る時は何の理風もなく嬉しき斗りに有之候。 の病氣本復して、 に入りて光を放ち闇王の身の病を治し、 其有様は如何にも信心歌喜と云へる文句にあらはる 而し彼文字すらも不肖の心的經過の實際よりは、 大經第五惡段の文を理讀して一言一句自分の境 次に精神上に佛陀慈哀の光明を感じ來りた 而して心に及ぶと云 政教時報第百七 明治三

愛の精神の發動たる大經所說の彌陀の本願は何のますまた。 て佛陀の信仰に達し候次第につき、表號的擬人論と云へるかなるなを見たる時は不覺感謝の涙に咽び申候。如此有様を以 懐を承るときは、 < 45 とちぼしめしたちける本願のかたじけなさよと云へる御述 惟の願をよく」 上は自然の結果として其佛陀救濟の根本的事質にして且つ慈 如き氣樂千萬なるものにては毛頭無之、また宇宙の本體など に有之候。要するに佛陀の佛陀たる救濟の眞面目は、報身に まり思想を秩序立てんと欲して少々理屈に渡り過きたる如き 人格及び第十四章佛陀を近に求めよの二篇の如きは、慥にあ とるべがらざる事は、 御引用に相成し信仰之餘瀝第六章佛の 嘆きの如き知と信との衝突は一切無之候。 なりしやなど云へる詮索的思想は毫も難り來らず候。從て御 史と云へば云はれざるにはあらざるも、何れの時、何れの處 ど其事質は佛陀の不可思議なる救濟的事質に候へば、敢て歴 やうに思はれ候。故に仰の如く深く事質と信じ居り候。され り。さればそこばくの業をもちける身にてありけるをたすけ惟の願をよく~~案ずればひ とへに親 懲一人 がため なりけ とは思想上何等の關係無之候。如此慈悲の佛陀を感じたる以 よく私の胸中に落ち入り申候。親鸞霊人が彌陀の五切思 最も親しく私の心を言ひ破りて下されたる 唯一言御斷り申さ 清言 りもな

第

へる御教導は、最も味ひ盡さざる金言と鑽仰仕居候の と存候の親鸞聖人が晩年殊に義なさを義とすと信知せよと云 信ずる以上は研究の手の達する筈も無之、亦必要もこれなし

た、佛陀救濟的事實の中心を阿彌陀佛と云へる名稱を以て云れた、ないないないというした。これをなりの思想に基くものにては無之、阿彌陀佛なる思想は決して他の佛陀を否認して此佛たらざる 對象としては絶對唯一の<br />
彌陀佛を信ずるのみなれども、<br />
其彌れちょち の諸佛菩薩が皆包含されてあるが如く感じ申候。故に信仰のひあらはされたるかの如き感有之候。故に此佛の中には一切 は勿論阿彌陀佛に御座候。併し明らさまに白狀致し候へば其 之候。唯慈悲の佛陀と云へる感じのみ有之候。名を以て云へ には佛陀の名の下に潮陀と釋迦と同一體になるものなれば、て彌陀佛の伽耶城に應現したまへる事實と確信致候。かく到 親鸞聖人が佛と云へば彌陀一佛に限りて而も釋迦彌陀二尊の 陀佛中には勿論釋迦佛も含まれたるものと存候。此に至りて 者と同一列に置かずして寧ろ鰯陀佛と同一列に置く考に候。 御想像の如き釋尊が彌陀の他力救濟の本願によりて成道し玉 一致を説かれたるは味ひ深き事と存候。故に私は釋迦佛を以 へると云へるが如き思想は無之候。詳言すれば釋迦を吾々信 (二)私が信仰上の客體としては、毫も釋尊と何等の關係無 かく私

に私は未だ佛教を知らざる人に佛教を説かんとするには先づ 以上は是信仰の有様を有體に崩陳致候次第に御座候。然る

 $(\Xi\Xi)$ 

は、あまり深く理屈を申す必要なく候、たい佛智の不思議として其救濟の力は本願に於 てあらは されてあると云 ふ以上

たと佛智の不思議と

號

湄

れば、歴史上の釋迦佛の質驗を説かざるべからず。此に於て佛陀の敵念を與へざるべからず、佛陀の概念を與へてるべからず、佛陀の概念を與へんと欲す に候。これ乃ち御質問中引用されたる文句の上にあらはした先づ釋迦佛を説いて而して彌陀佛に説き及さんと欲する次第 なりと説く所以に候。殊に釋尊の歴史の上に潮陀の俤を見る りたるが釋迦佛なりと云ひて、與より前へ引き出したるやう る思想に候の乃ち信仰上に於ては潮陀佛が此世にあらはれ來 る人に向て、佛教を説明するには適當なる順序とは存候得共、 き及さんと企たてたる次第に候。併しこれ未だ佛教を知らざ に了解し易きを以て釋尊を説きて其歴史を透して癖陀佛に説 類似致し居り、又五切の思惟と永切の修行によりて成道し玉 して沙門となると云へるとは釋尊出家の事質と如何にもよく といふとは實は法滅比丘出家の事質即ち國を棄て王を捐て行 陀佛なりと申たる次第に候。故に釋尊を稱して彌陀佛の 俤 て之が奥に引き込みて一層大なる形式となりて居られ候が崩 に感ぜられ候得共。他に説くにあたりては先づ釋迦佛を説さ と自覺致候。如此時は釋尊に關係なくして短刀直入潮陀佛の
じか 釋奪の事質は人生問題の解結、涅槃大覺の質驗としては世人 ひたることも釋尊の成道に大体に於て類似致し居候。而して 人に直に信仰を得せしめんとするには、自己の信仰を得たる 序によりて、實感を以て他に說くことが最も必要なる要件

道

界の大次序為めに攪亂せんのみ。し安りに其一絲毫たも移易し得たりとせんか。井然たる世世界萬彙皆森然の次序を保持して今日あるを得るなり。若いふ必竟するに傀儡師の糸の引き加減にあるのみ。かくてらざるの外に出て、消長する事能はず。向上といひ退化と

に茲に存す。れ避くべからさるの理によりて、然るのみ。天地の大序質れ避くべからさるの理によりて、然るのみ。天地の大序質大雨連日、洪水汎濫せんか。凡庸之を見て嗚呼大雨なかり

衡

や。吾れ之れを知らず。善か惡か、はた美か醜か、吾又之名は大海の一葉舟をやるにだも及はざるなり。而も仔細にるは大海の一葉舟をやるにだも及はざるなり。而も仔細にるなり。之れ避くべからさるの理に服し、天地自然の勢にあやつられたるに非すして何んぞや。然り、强に牽制せられて、僅かに其去執を決し、弱きを捨つれて事を決す。而も其強きは果して向上なるか、退化なりれて事を決す。而も其強きは果して向上なるか、退化なりれて事を決す。而も其強きは思して向上なるか、退化なり

敢て悪むべきにあらず。奪畧强迫以て明法を犯し、峻刑に白に眩し、榮譽に泥む等元より稱すべきにあらされとも、亦の酒色に荒み、無籟に極め、兇頑暴戾至らさるなきも、文黄の酒色に荒み、無籟に極め、兇頑暴戾至らさるなきも、文黄れを辨せず。吾か行く處、所謂善なるも、將た惡なるも、

(五三)

號

さに非ざるなり。移易すべからさるの理の然らしむる所なを勵み、以て完備の域に入らんとを求むる必ずしも褒むべらさるの地に立ちて然るのみ。又哲人君子の身を修め、學かくせらる、を知りつくも而も敢えて犯す。共に避くべか處せらるゝも、亦恤むべきにあらず。吾元よりかくすれは

て、妖魔の毒手に飜弄せられ、咒咀の征矢に射貫せられたる空しく五里霧中に彷徨するのみ。冷汗脊に滴り、血の色褪せかけられ、縋るべき繩もなく、指して行くべき當てもなく、すなく、只開き~~奈落の底に墜落して、與惱煩悶の雨に浴せ録して茲に至れば、光明の吾を導くものなく、希望の吾を跏まれはなり。………

思ひして、

筆を打り、呆然たる事稍々八し、

一物の影だに映づるものなし。只家であったく更け渉りて、時に裏山で色沈々、萬頻聲を吞み、夜もいたく更け渉りて、時に裏山の難木林を嬲ぶる風の音ビュ! くとして、驀地に吾か腑肺の難木林を嬲ぶる風の音ビュ! くとして、驀地に吾か腑肺の難木林を嬲ぶる風の音ビュ! くとして、驀地に吾か腑肺の難木林を嬲ぶる風の音ビュ! くとして、驀地に吾か腑肺音して南戸をうつの頻りなり。

さ給ふべさは、日頃幼き吾か為めに掬育の鞭ふり給ふ、一人のて、吾を寂しき浪路の外に、立たしめ給ひ、光明のさす方に導あ、、此切なる惱みの深淵より、温き大なる御手をさしのべ

風尚餘韻

の 夜

か

岡 茂

波

りて、 耳を蔽ひ、 思想の常れるや否やは、今も氷解する機なく、冥想一番此問題 の條りに讀み至る毎に想起る懐疑の雲なり。されどかの夜の しき想の如何なれば、思ひ泛びしかは、今日も手帳繙き、か の、沸き騒ぐ熱さ血潮、吾が心の緒琴の細き幾條の粒に觸れ らん如く、竦然として身限さ、神羨ゆる事展々なり。 夜中、けたたましき聲して、怪鳥の頭を掠めて、 せの往昔のかの夜を追懐すれば、小暗き森に昭み迷ひたる真 瞳子に、陰繒の如く、すかし見て思い煩ひしかの夜!あ、六と を辿り行き、はては黝闇なる、重き雲に捲き込まれ、 て、强く に思を凝らす毎に、 人生てふ大問題を捕捉し來りて、 手帳の端に記されて殘れり。かくもいみじき、 呼吸を殺して、 ~響ける激越の調べの敷々、 潤色なき幼さ筆にの 徒らに其より其と迷宮の入り亂れたる路 地に俯し、凄愴なる感にうたれた いとけなき朧なる小さき 飛び行くに、 かの夜 再び遁 空恐ろ

其一節に

糸にして、天地自然の勢なり。思ふに天下の事、避くべか……「宿命!之れ實に天地萬衆の避くべからざる、傀儡の

慈哀を説くこと、

生ける激導と存申候。(第一問題終)

(四三)

求

ふりて、 負指を輕からしめんか。我は今や他に詮すべを知らす、急き訪れまた。 若き聖の在すのみo然なり、驅け赴きて、彼の御僧の住み給ふ けなる仕業の心苦しさに、 ねんとて立ち上るに、次の室にて眠けの時辰儀、音も緩やか 初め、幻想は徒らに先より先にもつれ行くのみ。……吾か 十二を點ぜり。あ、此真夜中に家人を騒かし、師を驚かすなめ 悪亦元より然り。强いて善ならんとし、强いて悪ならんとす 却つて既に捨てたる寨翁が馬に嗟嘆の吐息を漏もの多し彼れ てらい 赫灼の世、瑠璃浄光の世、誰か涡仰せざらんや。けに我か見誤 熱地獄と變ぜん。 阿修羅場と化し、 親ずる所をして真なりとせば、果して如何に?世は常暗みの 所以を悟る能はざるなり。然り世にたよるべく光明なく、果す 之れ共に迷ひのみ。善悪雨ながら避くべからざるに出づ。か に執し之れに泥む。質に執念は煩惱なり。善執着すべからず。 事不如意、欲するか儘に得らるいもの、果して幾何かある、 んに、かくする再四、はれ再び迷夢の中を辿るなり。人間萬 しの吾見謬てりのノ り着きたるは迷雲の門。あ、かくて遂に吾は謬見の謬見たる へき希望とてもあるべからず、と觀し來れば、胸中自ら浩濶無 くて吾は再ひ先の思ひを繰り返し、贏ち得たるは迷ひの雲、辿 ……漸く懊惱の烈しき火の子、 强ひて思ひ沈め、 悲み哭ふ百鬼の港と易り、苦しみ懊ゆる焦 あ、此紛飢混沌の世界、思ひやるだに怖ろ 、 新くて世は成るべきにあらず。光明 本意なくも思ひ断ち、 睡らんと枕につくに、 鎮らんとしては又盛か 薄盥深く被 眼愈々历い 21

> 玲瓏乎として、微塵の汚すなく、腰に交じはる冷き重き鐵鎖 金の鈴を振るに似たり。東を見れは若梅の直なる枝に、 3 芽たる百花爛慢として
> 嬌を競ひ、 なる燃ゆるが如き靈光、いみじく閃めきて吾か渾身を包み、 もたぐれば、 頓に断じて、天馬に駕し六合に翱翔するかとも思伝る。 いと朝日子のかいりて、得もいはれさる眺めなり。 囀る百千鳥の、清き狹やかなる聲、嚠喨としてさながら黄 我が書齋の四圓の壁障子頓に撤し去りて、 艶を誇る。姿見えされど 華 頭を あか か

(六三)

求

ぜり。其樂しかりし事、其嬉しかりし事吾か生涯の初めの十 なり。嗚呼此一瞬幻にかけて、天堂に遊べるを、今尚固く信 ながら再び眼前に見るが如し。 讀み來り讀み去るに、かの夜の有りし事共思ひ出てられ、 りし所なり、今宵、古き手帳を繙きて、此條りの手すさみを 數年間に知らざりし所にして、其後の六年の間にも亦知らざ し吾は、吾を忘れて口號みぬ。夢乎!夢乎!露まとろまさりし、 威與のやがて消ゆべき機のありやなしや。 に思ひ僦る、と共に、かの嬉しき思を再びするなり。 「ゆらく、と梅に朝日の心かな」。……未た俳句を知らさり はてははてしなき人生の問題 嗚呼此 3

## 潮 霞 经

天 都 城

由比濱に逍遙す。月隈なく照りわたる。波は遠くより寄せて 由井濱の月夜

礎。光風霽月洒然の思ひあり。八萬四千の迷雲悉く散じ盡し、

草のうへ匍ふに肖たり。今、 左手の海角獨り靜かに眼る。 岸に轉す。そのさま仰べた事玉に光あり、白き蛇などの青き 稻村が崎は黒く淡く海上に歩み

徊、 からむなり。われ歩をといめず、途に滑川に極まる、 **來り、**笛聲波間に起るあらんには、其の謎語はいよ、解き難 は影を碎さて獨り天上に澄む。境寂然もし幕鎬峰をわたりて 當らざらんか。結局、われの愚なる、長へに公然の秘密とし に品題を與へたるにや、色彩の按排に難き、到底其の料にも 小に過きずや。微笑か、月を帯びて淋さ云はん方なし。 ぎり見んと勉めぬ。見たるは何ぞ。われは何物をか聞かんと 此の良夜、此の無幻の色、われ何をか思ふ。われは見得んか て止るべし。しかも波はよせては返し、束の間も忘られず、月 に謎語を供しぬ。煩悶か斯る大なるもの、煩ひとして其の聲 希へぬ。その云ふ所は何ぞ。今や海はこの色この音を以て人 盡したる波の宿す月影、人は歩むともなく歩み、われ亦従ふ。 靍糢糊、深立の色の秘む。近く足下に省みれば、沙濱をばなめ 由比が濱邊の月夜はえも云はれずよし。遠く目を放てば淡 ゆかしき念は油然として起りね。 佇立低 畵家

窮

かき液、同じく一灣の眞砂白く、恍たる風光に著き松の調、 由比滋の水、こはわが故里の波にてあらざるか。今寄、月あ

號

と雖も、 様は、中々に此の夜にも偲ばる、。破れ舟のうへ、沙軟さま むてと長からざりしかば、月の夜そこに立ち盡したるはなし 断續として哀々の樂をや奏すらむ。 われ幼くして、 故里に住 、飛回り跳返り、 親しき弟妹と共に嬉戯せし、樂しかりける其の日の **今羅漢の漁夫にさいなまれたる、** あるは漁

(七三)

は春の暖さに思ふがま、に生ひ出てつ。月階々、 多き暖き日、松の下蔭、團欒の集ひけに旨かりしことなど、 へ立てず、海の懐に忍び入る。 今は幻ろしに浮み出て、つね思はざりし、否、古き印象の芽 滑川は音さ

思はなべてかくの如きなり。月松より高く、山の裾淡ゆし。 父の言手にとるやふ妹の喜び眉宇にあり。しかも縛累深くし 仰ぎ、潜かに月を猜みぬ。かくして團變のさまは畵けるやふ、 ら淋しと、母の啣れたるに、<br />
今年われ其の座になくして母は何 宵は除夜なんめれ。 去にし年、弟他に去り、一家の 團欒何との 云ふ。いま膝下を離れて、身は遊子の境、而かも母の愛は益々 て、天涯の一角にはぐれ鳥、われ自ら招きてわれ恨む。人の物 の感をやなすらん。げに歸らざるは罪なりき。われは北の空を 心あらば、ア、悲しきはかいるときのもの思ひなり。それよ今 て母と共に居らず、殘感交々湧き來り、われに翼あらば、 切なり。オ、此の淸さ夜慈母はいかにかせし。われに明月あり 頭なる性は常に其の目に融けにき。母は涙をもて見涙を以て 愛に及ぶっわが母の目はこの月の如くにあらざるか、皆てわが に見、思ひわが濱邊より轉じ、しかも百尺直下の勢、わが母の 月の光は弱さかな、弱さは月の光かな、さなり、われは其俗 波に

七里が濱の富士

起すこと多からざまし。さるにても富士の偉容よ、芙蓉の如 るとなさば現奇にして秀扱、凛として白雪を被り、 しと云は、唯優婉の一面を說くに過ぎさらむ。 ばかり木枯の吹き荒びては、彼我の交會も疎ましく、 海濱の漫歩は春こそよからまし、夏こそおかしからめ、かく 白扇倒にか 靉乎とし 歌興を

て温容ある觀を浮ぶることなくして已まむ。

空に紫雲の天蓋を<br />
欠けど、<br />
天空一碧、 を被ふ。われは此の景を超ひ、夕日の西に迫るを凝めつく、長 島の佇む。 そこはかとなく霞みわたり、海淼漫として涯をなすところ大 の在ますべき所とうち尊まる。うしろに三浦半島、隠滅の間 く七里が濱邊を傳ふ。それ前に淡さは龍宮城の江の島なめり。 今、正さに垂天の雲富士の頂近くにかいり雲の翼湘南半島 蒼海江洋、 必ず辨才天

求

爾の美を稱ふるあり、 ならざるは寔や爾なり。 悩に疲れ生に修じ、 腐の姿に忸怩す。 其の日も果敢なき肉骸を抱き、しばしも忘れ難さは、 のみ。永久の記號、 れば爾に對し致すべきはたゞ默禱のみ、弱き目にてうち例ぐ ふを得す。 ず、 れにとりて土塊にあらざるなり。 を見しとさ、醒めて後いかに我が心跳りしかよ。げに爾はわ ぐるとき、冷瓏滞る所なく、莞爾として宏懐なるは爾なり。 士は眞人なり、 の障碍の如きは、 風露はに衣を吹かば吹け、 此の風光に對し重かりし頭はかい消つやう、復び舊の如し 高きを喜ぶものあり、 同情の塊なり、 深く踵より息す、われ其の氣を受けて懐しく 海や憤怒の相を現はし、月や哀憫の目をあ 富士と呼吸の逢へる我に何するものぞ、 美の表題、 四大やるに所なきとき慰籍を與ふるに吝 われそれのみを以て足れりとするを得 ある夜われ思に創れて夢に爾の清容 われはそれ以上他の意味なしと云 砂粒手面を目蒐け打たば打て。 力の現れなり、 略ぼそれ爾に於て盡く。 死物にあらざるなり。 自然の靈なり。さ 永八の 浮游 世に 富 此

道

**スペルト共人に接し品性の県高に打たるるの感あり。青年賭氏の一般に一讀すべ汪揉、品性と成切の九掌にして、獨り議論の痛快を覺ゆるのみならず、眞にルー提督の偉功を項す、極端さ中庸さの利害、闕民の義務を論す、同胞相愛と英雄的** き夏書也(定個三十五錢)

生命、

軈て爾の命にあらずとせんや。

遊なるな以て、観察の精緻なるは自ら他と異なるものあり(三十錢)に描寫したるもの、眞に實情を盡くして遺憾なしと云ふべし。殊に著者再度の漫本書は著者の歐米曼遊日鏡にして、輕妙の葉を以てよく泰西の文物習慣を詳細 ●魔 @西 文學博士井上國了著 波 法 編 E 學 校 錄 宷 小石 亰 ]1] 博 鷄 文 聲 館 堂

第

よりて興味此上なしの(八錢) 青柳有美著 堕馬の御伽噺な謬せるもの、 例に

◎續 有 の、我に其意な解するに苦むと。此一言以て本書な評すべき也の世五錢)著者曰く奇ょ衒ふて之な得らるゝものにあらず、有美を目して奇な衒ふと云ふ 美 狊 厡 亰 文 明 堂

靈青 年  $\mathcal{O}$ 宗 敎 ii.

E

濱口惠璋著

もよく了解するを得る極めて得難き真書也?四十錢)て求道者の要求に適せざるはな!。 弥に宗教の術語を多く用ゐざる爲め、何人にし。宗教の機擇を聞き、信仰の必要を述べ、吾人ミ佛陀の関係を論ずる箏一さし始めて宗教の門に入らむとする人には、本書は最も適切なるの説き方と云ふべ 何人に L

號

●宗教と自然美 京 政 敎 靑 年 會

(九三)

U 如し、 表にいよ、高し。突兀たる凾根の山々其足下に伏して、 れど富士の貌は永劫にわたる。(日記のうちょり) か 日も殘紅微かに西の空に入らんとすなり。 江の島に渡るべき橋に立てるなりき。あはれ、 富士に於て見たり。遮莫海はこの皷吹に聽かざること提婆の に示して曰く、 ところ誤れりと、 大王の鼻息を伺ふ。大王のいふ所、 世はこの世にして味あり。われは弊履の如く捨て難さや。 れに煩惱の多さを咎むる勿れ、 立ち肉振ひ、 5 て人道を蔑みせる侵略術にあらず、 . かざし、 の島に到れる比、富士の頂一點の雲をといめず。淡き姿雲 この日の沈むごと、われも亦沈まざるべからざるか、 夕恨は長く之を送る、悠忽として五十年、また夢に似たる 風も亦海を助け、 弱肉强食を標榜するものに致へて云ふ、 骨動き、寒さ衷心より感じね。 わが姿を見よと。われ初めて平和の喧傳者を 椛は、 術數、 取へ大に戰へと狂ふ。<br />
われ其の介に 隱險、 靈魂の不滅を説く勿れ、 帝國主義にあらず、 かれ適者生存を眞甲によ 陷擠、 朝跳躍して日を迎 斯くてわれらは 猜忌に馴れたる 245 其の説く 今日の 今 20 まし 3 ь

新 ŦIJ 紹 1

所奮鬪的生活、戰爭と平和、崇國民の典型グラント將軍、公人の厳戒、アウエーは、本書の如何に世道人心に裨益を興ふるやは敢ていふな待たざる也。本書蹴く徒らに無単な喜ふ生活は皆大事を成し遂くべき希望と能力とを試くより生ずさは本書は栄國現大統領ルーズベルトの原著な鐸したるものにして、蓋し惰慢逃樂 會奮 廚 的 生 活 東 京 成 功 雜 誌 **元**上



昨年 の日曜講話の概況

きにあらざるべきを信ず。 此勢を以て推せば國民か大自覺の域にいたらむとする蓋し遠 なる哲學の講究、 信仰の眞髓に体達せんとする最後の問題に觸れつ、ある也。 道の光明に接すべきかと云ふにあり、 ざるべからす。近然青年學生間に於ける、 個人的なるか故に眞摯なり。内心の叫聲なるが故に熟誠なら Ø を問ふにあらずして、 して起る、 誠にして切管也。 かるべし。 間にあらはる。宗敎は個人的也。 求道の機運著しく勃興したることは、今更繰返すの必要な 亦偶然にあらざる也。 而も其道に入る態度や、眞摯にして眞面目也。 **教理の研鑚の如き理論的説明に飽き、** 求めて得ずんば止まざるの覺悟、 如何にして信仰の關門を打ち開き、 現代の日本は宗教の要不要 信仰は内心の叫聲なり。 而して多くの人は乾燥 求道の精神僣然と 自ら眉宇 直に 熱

に不便なりと雖も、毎回の出席者大抵五十人を下らざる也、時 るも亦便利の地にあられる也。而して現在の場所は頗る集會 としては室外に溢れ入場に差閊を生じ、壁を徹して一時の急 し其熱誠尋常にあらざる也。求道學舎の位置や、僻遠にあらざ 間に互る講話に一回たり共欠席したる事なさに至りては、 く、共に滿足の意を表せざるはなし。ある十三人の如きは一年 決して多しと云ふに非ざるも、何れも熱心に傾聴せざるはな 既往一年間の求道學舎に於ける日曜講話の出席者は、 其數 蓋

(入三)

あり。昨年に於ける講話の數は夏期を除さ凡そ四十回餘也。 に充つるに至る。吾人の求道會舘の建設を希望する所以茲に

(四四)

を催し、 にして、左に出席者の姓名を録せば左の如し。尚此外に洩れ心絃共鳴の憶ひをなすに至る。昨年に於ける談話會數は十回 經過を說くものあり。其聲如何にも切にして語る人、聞く人 修養に注きね。内心の苦痛を訴ふるものあり。または信仰の たる人多かるべしと思ふ。 而して講話に次て毎月一回最終の日曜日を以て信仰談話會 各自の質感を遠慮なく披瀝するととし、意を信念の

求

康三、中川直亮、吉田美知、藤岡了淳、窪田誠經、篠原力太郎、南谷龜次郎、 月桃、 **潜子**、 河野宣明、石川萬五郎、背木文三、松尾正哲、波邊深奥、西山榮、玉代勞清雲 平塚龍鬪、松崎伊三郎、苅谷せい、渡盕すみ、比山政代、森岡たか、島岡さい 梅野萱、曾我量深、曉鳥敏、吉木一郎、吉島寅蔵、奥田正造、岡村利蔵、姬田 規、松下忍誠、高瀨嘉六、今井玉香、田原廊然、猪原現照、香西素介、 岩井ちさせ、安東てい、本多良雄、大久保ふよう、牛澤到、村井清旧、多田子 崎儀一郎、依田豊、大地原誠立、河崎伊作、 雲、吉山鹿賊、穴澤清次郎、 **諦二、大谷景霉、林襄教、大瀧薔八、藤田敬彦、汤島種誠、中島觀淨、 酒田旁季、大脇政國、臺清吉、竹中慈元、瀧津交、遠山壽天、尾上總門、松原** 周患、繁原三昧、三原玲珠、 **坂井習學、安藤州一、鳥越順圓、楠龍造、荻野ふさ、池山はる、池山榮吉、池山** 外垣旁重,上鸣水二郎、垣遠峙廊呂、磯兼退三、篠原兼司、源祐澄、吉岡清光、 十彩、守山政吉、 よし、 富永さだ、山本つる、 泉道雄、梅原維俊、田邊治一郎、阿刀田令造、宮崎もと、鈴木ため、悪比諾み **護彦、藤井嘉隨、三井甲之助、葛原運次郎、佐伯正、山田友次郎、島貫彦次郎** 近角常觀、和出鼎、百日木智璉、多田鼎、渡邊知经、環原芳峰、東海夫、池田 池山一太郎、池山海夫、卷内彦二、溪内一思、福谷祐音、小原譔、長等 **款野仲三郎、盛唯信、松村眞一郎、前田慧霊、鴛井岸美、村尾要三、山 睡嫂康範、吉木竹次郎、高橋邦次郎、若標本滋、清水喜鉄、** 溶磷德成、磷箭常湿、平山華、安井廣皮、佐々木 宫井孝始、今井甚太郎、上野智思、天津義人、無 赤間よれ、越智英代、織田さだ、諸岡たつ、木山 藤下了談、野尾くに、高島よしゑ **桑門**県 豊滿道

道

間の求道の機運は到處撫火されたるは、兎に角喜ぶべき現象 なりと云ふべし。 の常初は世間にて極めて微々たるものなりしが、昨年一ヶ年 

致友會の<br />
概況左の如し。 ◎ 教友會 早稻田大學) 明治三十六年中に於ける早稻田大學

▲一月十六日 委員會を早稻田町龍善寺に於て開會

第

當日決議せし要項左の如し

一、新年會を催させる事

一、
會
設
微
戦
の
方
法
は
各
部
各
科
に
既
定
委
員
の
外
に
臨
時
委
員
な
嘱
托
し
本
月
中
に 徴收し終るべき事

一、本月の信仰談話會は二十四日の土曜に開く可き事

-**會務各係員の専任を左の如く定む** 信仰談話會及記錄係

講話會係 會計係 神田 杉 渡邊 勝次 洗水 知空 岡田 插口 初合 細野 龍総 受友

á. 一月二十四日午後六時(第二回) する質疑をなしー々指導を仰く、會者二十六名、九時半散會 臨み親しく乱撃なる状況を目撃して感せられたる事より就き及ぼされ適切な 講師は近角常観先生にして、うの要は過日先生が仙窪第二高等県校道交會に る信仰の談のり言々切々徐々吾人の肺腑に徹す談了りて曾者各自い信仰に弱 信仰談話 曾開合(龍善寺)

A 一月卅一日午後一時(第一回)講話會を本校乙敘場に開會す 已後別に講本を定むる事なく一席講話を依頼すること、せり講師は從前の知 講話會は從來每會前田懇靈先生を聴して菩薩戒種の諸筵を開き出りしが今回 か正し 習く 悪の 重るか 忘る 會者 五十餘名、 三時 半散 會 の
蹲
々
の
誹
話
は
一
座
静
聽
心
に
徹
し
密
藤
師
の
元
娘
な
る
講
詰
は
聴
者
酷
然
さ
し
て
器 にして、來飛雪紛々寒威殊に甚しぐ開會の當時は降雪益々烈しかりき前田師 めたり本日の講師は前田懇霊死生(大小乗の區別)齋藤唯信先生( 善悪の標準) く前田先生を常任講師さし外に時宜によりて雨三名の碩徳を聴すること、定

(一四)

勸池しげ、安元はつれ、服部たへ、百日木かよ、鈴木卓苗、吉崎淳成、小河滋 平野豁然、中修芳道、井上信翁、野口松栗、平野倉、華園稱應、澁谷曉瓷、 佐崎頂暉、藤木靜堅、山下清一、谷川更太郎、石川凌雲、關根淨正、 須太郎、三宅くに、熊本捨治、井上以智爲、岡田郷賢、鹿島徹巖、飯手禕箕峩 潔常雄、影山寬衛、時澤研二、鍍島三四郎 次郎、立花慈海、藤國芳超、渡部三津治、氏分神立、池田和市、石田慶封、橫 香淨、樋口龍絲、三上道營、介橋圓融、江部蔵圓、山路健之助、若槻道隆、 **祜慶、保倉惠明、梅田等、香川健腐、藤井秀道、風尾なつ、大洞政次郎、海野** 堅一、池浦良因、川村温亮、京極清順、津田正明、安藤現慶、藤原惠寬、小原 穗、小樱禮始、小畑久太郎、朝倉曉瑞、住田知見、小島惠見、長潔諦順、本田 平徹、宮崎一郎、渡邊慶治、矢野倉蔵、五十嵐英二、松部武司、波阔茂輝、 無潁田範一、小澤一、原粘次郎、上闕とみ、岩根みゑ、江浦つる、木下きくゑ 井樟技、切山鎮太郎、今井美佐雄、吉澤廣穏、開谷法龍、馬場樹心、柴田佳月 々木善親、武田清之助、河野文乘、河東信二郎、 る、竹尾なつ、宅地ますほ、河口千代の、三宅しづ、窪田茂、布村新、竹中た 本多晨次郎、野田藤馬、木村すへ、穴水紫膝、中村千代吉、山内計作、那 佐谷集、安遠大主計、木下礒 荻野あ 藤 佐 大

はなし、 抱さし人に多かりき。翻て他の方面を見るに土曜講話、 道を質したるもの亦尠しとせず。此等は精神上大なる苦痛を に於ける大勢に過ぎざる也。而して個人として任意に信仰の すべきにあらずや。要するに以上は昨年一ケ年間の求道學舍 すべき事にあらざれども、若き婦人の宗教に對する態度亦察 に修養に勉めらる、ととなりね。国より日遠くして格別報導 の十一月より高等女子師範學校、女子大學生の學生を中心と 五人の出席を見るとあり。求道の機運は到處萠茅を發せさる 尚一言すべきは求道學舎に冰會せらる、人には多くは男子部 して毎月一回信仰談話會を催して、各自の胸襟を披掘して大 なりと雖も、女子の方と雖も少なさは三四人、多さは十四 宗教家の青詢に重しといはざるべからず。殊に昨年 日

▲二月七日午後六時 (第三回) 信仰談話會開會(龍善寺)

會の前途詢に多尋なりと謂ふ可し會者二十四名、九時半散會 なる講話を聴くの縁に接し今又村上先生の懇切なる説話を聞くの機に遥ふ本 り為めに寡ら一座求道勇猛の念を起さしめらる先生談了りて各自貞疑を提出 蹴師は村上
専精先生にして先づ先生自家信仰に
闘する
談話のり
語氟頃る
威あ して一々先生の指導な時ふ願ふに我教友會信仰談話會誕はに近角先生の切實

▲三月二十一日午後六時 路に上る湖身真摯の態度を以てせざる可からず曾者三十一名、九時半散會 **披瀝に移る否人常に事に物に不安の念に堪ねさるもの今や緑に隨ひて求道の** て形式詞容のものにあらずして顔る真面目なる事を要すと言ふにつきて其例 講師は近角常観先生にして、最初先生の談話は吾人信仰を求むるの態度決し として多くの穏文を引意し最も適切に教示せらる該了りて各自の質疑心内の (第四回) 信仰談話曾(龍善寺)

▲四月十二日 本台に解後信仰談…台の時にも之心邦讀するものとせり 前委員志水叉雄君禮讃交五百枚な本會へ寄附せらる依りて

▲五月十六日午後六時 講師は村上享病先生にして、開台に先ちて一座臆議文を讀み次て先生臆議文 につきてうの大意を説き信仰の談話わり了りて各自の實驗談井に質問に移る (第五回) 信仰談話會開會(龍善寺)

常に信仰の立脚地に立たざる可からずと當日は學校試験前のことして來會者 最後に先生は特に一同に左の如きい間を興へらる 凡う人間が世に處せんとするには須らく俯仰天地に愧らざる精神を登ひ而も

▲十月三日 値に十六名、 九時半散會 本會委員改撰期なるを以て委員會開創(龍善寺)

▲當日決議の要項左の如し。

再任者 一、便宜上詔委員の一部心再任し新委員な設くる事

評議員 新任者 山山 前 原 文太郎君 評議員を設くる事 品 岡田 団戊 細野 高木 波過 契阁 知空 鬜 前介 東 道泔 海 题 夫 友 膝非 缬 D 同次郎君 文站 龍綠

家 PI 與沿 本原 3 文 雄沼 佐辻 藤 **勇**吉省

| •     |       |
|-------|-------|
|       |       |
|       |       |
| F     |       |
| ~     |       |
|       |       |
| ű.    |       |
| 113   |       |
| ~     |       |
| G     |       |
| Χ.    |       |
|       |       |
| o     |       |
| - T   |       |
|       |       |
| 党會期合わ |       |
| 144   |       |
|       | 1.1.1 |
| o     | 芯     |
|       | 135   |
|       | -     |
| 7.    |       |
| 1     |       |
| -     | 73    |
| ×.    | 13    |
| 4     |       |
|       |       |
|       |       |
|       | -     |
|       | 75    |
|       | 交     |
|       |       |
|       |       |
|       | 胡     |
|       | 633   |
|       | - 34  |
|       | -11   |
|       |       |

(二四)

▲十月三十一日午後一時(第二回) 大演説會開會本校大講

|                                    | į                             |                            |                        |                                   |                   |                  |                  |       |        | - |
|------------------------------------|-------------------------------|----------------------------|------------------------|-----------------------------------|-------------------|------------------|------------------|-------|--------|---|
| 過くるものなし常夜雨天にも係らず來會するもの三十名に及ぶ午後十時散會 | しく先生の指教を蒙る本會亦一人の熱心なる求道の士を増す本會 | 頗る感に打たれ就中一新入會者の如き誠意真摯胸憶苦悶の | 講師近角學士出席せられ本日の演題につきてうい | 常日午後六時より牛込月華間に於て新茜雨會員の懇視を計る為茶話台を開 | 當日參聽者四百有餘名、四時廿分閉會 | 一、何故に宗教は人生に必要なる乎 | 一、佛教の見地より見たる社會問題 | 一、佛教园 | 一、開會の辭 |   |
| =+                                 | 0+                            | 馆茶                         | 純信                     | 10<br>20                          |                   | 村                | 近                | 柏     | 木      |   |
| 名                                  | たい                            | 間                          | 仰                      | たい                                |                   | 上                | 娋                | 原文    | 多      |   |
| し及ぶ年                               | ゴオ本会                          | 經過か課は                      | の方面を説                  | 山ろ為次                              |                   | 頄                | 邸                | 大郎    | 文雄     |   |
| 後                                  | 0                             | R                          | 瞅                      | 新語                                |                   | :t:              | :1:              | 泪     | 制      |   |
| 十時散會                               | の慶事之に                         | はして犯                       | いる一座                   | 行を明く                              |                   |                  |                  | •     |        |   |

求

▲十二月九日午後二時 (第三回) 講話會本校高等豫科教室の、信仰の談に入る次で各自の實驗談及質疑に移る會者ニ十五名、九時散會語師に近角常觀先生にして、講師始一座聽說文了りて先生之れが大意な逃べ ▲十一月廿五日午後六時(第六回) 信仰談話會 岡會(龍善寺)

一、日本佛教の過去現在及未來 に 開 會

| 隐者二百有餘名、五時故曾 | 一、人生論 | 一、日本佛教の過去現在及未來 |
|--------------|-------|----------------|
|              |       |                |
|              | 擠     | 加              |
|              | 藤     | 藤              |
|              | 唯     | 凹              |
|              | 信先生   | 党先生            |

道

▲十二月十二日午後六時(第七回) 信仰談話會開會(龍善寺)

▲ 教友會特別記事

本會委員岡田趨賢君近頃武宗信徒設立の九段佛教俱樂部の事を開き近角先生

員諸君を紹介する所あり。 講話終りて例により第一學期茶話會を開く。 席上我會の沿革に就きて新入會

明に時代精神の影響によれるなるべし。

▲第二例會(同年十一月五日(木曜日)午後二時半より於西敎

第

★第三例會(同年十二月四日(金曜日)午後二時半より於西敦

攝影などありし爲めとにて出席者至て少なし。乃ち坐談會さなり。躊師は文墨士荻野仲三郎先生にして鼻期試業の近づきしことさ、校庭に於て

所み知らざりき。多くの次席者で此有益なる講話を聞くを得ざりしば吾人の衛は到底産用すべきものに非ざる旨を递べられね。與味津々として其盡くるっせざるが爲めなりと嘆じ。振くべいちざるの信仰あるに非れば大文學大美述が徒らに枝葉にのみ走りて精神か重んせざるは、要するに各人に信仰の確準が進らに枝葉にのみ走りて精神か重んせざるは、要するに各人に信仰の確準と進んです。遊くて現代に於ける各種の方面の事生涯の如何に麗しく確固なるがか散き、遊くて現代に於ける各種の方面の事生涯の如何に驚しく確固なるがか散き、遊くて現代にたける各種の方面の事生涯の如何に驚しく強いない。

號

密いに燃とする所なり。

督やら、又は心盤上の従来の經驗を述べるものもあれば、宗教の門に入る様にな
な茶川町の求道鼻舎に於て開く。出席者二十一名。何れも限定の時間よりも前に
たぎくくとつめかけた。やがて、先生(近角師)が来られるさ、今迄、アチラでも
たざくくとつめかけた。やがて、先生(近角師)が来られるさ、今迄、アチラでも
たびくくとつめかけた。やがて、先生(近角師)が来られるさ、今迄、アチラでも
たびくとつめかけた。やがて、先生(近角師)が来られる。、今迄、アチラでも
たが茶川町の求道鼻舎に於て開く。出席者二十一名。何れも限定の時間よりも前に
ためよいないない。

西敎寺に於て) ▲第一例會(明治三十六年十月三日(土曜)午後一時より駒込

講師 u 文學士近角常観先生、文學博士前田慧雲先生にして聽衆士士有余名、 講師 u 文學士近角常観先生、文學博士前田慧雲先生にして聽衆士士有余名、

**募者あるに非れば、如何に意志の健固を誇る人と雖も。浮世の暴風朦雨に打次に前田先生は丁寧懇切に修養の忽にすべいちざる事と、内心に確固たる損** 

ち勝ちて、成功の彼岸に遠するは至難なる旨か説かる。

ほご、盛であつたのは、今迄にはなかつたのである。て、話をついけたものもあつた。第一個會い盛んであつたやうに、今度の坐談會る。やかて、八時には寄宿舍のものは總体難つたか、後に殘つて、十時頃迄も居つた由来を語るものもあつた。何れも、其面には誠意い表はれ、熱情か溢れて居

▲第三| □ (は矢張り例の處で、十一月廿六日に開いたが、ドー云ふ間違か出 ▲第三| □ (は矢張り例の處で、十一月廿六日に開いたが、ドー云ふ間違か出

婆に執着なさ方は目も耳も、 不自由ならめと申けるに、否とよ、祖師法然上人の如き、 れたり曰く。或人行誠上人に問ひけらく、おそ耳が遠くて御 興盛にさふろふこそ」云々の句に就て行誠上人の逸話を語ら 浄土はてひしからずさふらふてと、まてとによく 一々噛みくたくか如く述べられぬ。殊に「八遠刧よりいま、 後四時靜肅なる讀經終るや南條博士は嘆異鈔の第九節に就て 唯信師、小河滋次郎氏荻野仲三郎氏、浩々洞の諸氏にして、 述べらるべく快く來會せられたり。來會者の重もなるは齋藤 を追想して報恩の營みを行ひぬ。當日南條博士一塲の法話を ◎報恩講學翁 て流轉せる苦悩の蕾里はすてがたく、未たむまれざる安養の 手も足も打揃ふて建暦二年の春 ∖煩惱の 娑 午

(三四)

御浮 右の 記か づし 茶菓を出して互に心の曇りを打ちひらき色々の淸話に時を過 合 T で造る罪丈は免るることを得たりとて深く喜ばれ し散會を告けね D. せて三十名にあまり、 たく、 法話終りて心斗りの御齋を皆々に供しぬ。學舎の人々も n に淨土へ引き取らせ玉ふ大悲大慈の御方便にて、 +にひきとられぬ、 SS 0 なかり **滿座背肅然として聲をのみありかたく** ~ 一節繩てゆかね、先づ耳からさきなしく 悪業强きこの行誠 食卓は頗る賑ひ且つ盛なり は、 苦悩の舊里棄 たる質話を 傾聴しな。 470 漸く耳 後ち

求

(四四)

\$2 2020 第 Ļ 味を保たがるとを説かれたり、此日の聴素五十餘名、 Ø 士は信行に就て二河白道の ŀ. Ð  $\bigcirc$ とより不二不離なれども、 蟹の寄生する貝穀の如きものにして、 せられ を以て開きぬ。 E 際の説法なりき。 然るに吾等は美なり醜なりとして之に拘はるは恰も海濱 楠氏は小宇宙論に就て宇宙其者には悪も醜も善も美もな のなれども信はそれ以上に超絶せるものなるとを語られ 曜 講話 たるを以て、 近角 年改まりて求道學舎第一回の 前田博士と楠氏の講話ありたり、 氏は京都大谷派改正 事 行は社會の道徳と和携ひ **警喩を**界けて説き、 常五十餘名、これ新年 仲 信と行とはも 誹話は去る十 に付 相伴ふべ つき西 同博

72 病根なりとさる敎育家の速断は當れるや否やとの質問を受け 12 乃ち日本人は樂天家にあらざれば、厭世家にて極端より極端 走れるは日本人の性質也、 るも、こはあまりに歴史を單純に見誤りたるものにして、 ▲ 一月十七日(第二回) 荻野仲三郎氏は或人の質問に答ふとて、 これ佛教思想の馴致し弥り たる 鎌

> 倉時 宗教の 親鸞の性格を三種に分て、 ざるとを述べ最後に日 教のみ厭世にあらざるなりとて厭世決して非なるものにあら 霊に説破せられ、頗る遺憾なく述べられぬ、 しての親鸞、 先つ信條を見んとするもの きを喝破して壇を下 人の出現せざるなきを悲むとて現代人心の浮薄に として何れ 厭世的 教の與へたる利益こそあれ、 めにや聽衆三十名あまりなりき。 代に於ける宗教の人心に影響し來る事等を考 衰ふるに從て人心の萎靡したるは爭ふべからざる也、 宗教を排斥せらる、かは知らざれども、 の宗教と雖も厭世に 三宗敏家としての親鸞の三者に區分して縦横無 6 \$2 本國には露國ト 一學者としての親鸞、二道德家とは教祖の人格を伺ふを要すとして 次に上杉文秀氏は性格論として、 弊害は少しも認めざる也、 あらざるはなし、 ルストイの如く 此日風烈しき為 二道徳家と して信仰な これ獨り佛 宗教の立場 ~ **水らば佛** 一大偉 寧ろ

偉 玉菜の今回の自殺其者の是非は措いて論ぜず、 經は定善十三觀散善三觀合して十六の觀法を說きたるも 玉次郎吉の事に就て、 為め一片の裏情抑へかたく一封の書置を殘して割腹したる兒 人を靈化するの題にて京都東本願寺門前に於て法の為め國の あるとを知るに足るとを述べられたり、 の名を持てよとなり の終りに れども是皆方便誘入にして真質安心の道にあらず。 大なる理 ▲一月11四日(第三回) 楠氏は観無量壽經を讀むと云ふ題にて 「汝好く是語を持て是 語を持てとは 想はこれ天の聲なり 」とあるを見れば正さしく念佛の一門 現代の人心の不真面目なるを説き、 佛の聲なり、 次に近角氏は理想は 即是無 理想は 兎に角かくる されは經 **景**濤 佛 人を の 兒 24 な 觀

ず、聽者六十餘名なりき。がれたる所以を詳細に說かれたり、本日寒威嚴酷なるにも拘ら排斥すべきにあらず、吾等に取りては大なる敘訓を殘しおかれするとは此事なりとて、たとへ田夫野人の言なりと雖之を

▲ 大谷派 寺務 革 新事件 多くの新聞雑誌によりて之 其 、趣意は 如左

第

22, ----栩 明三に 儀式を省略すること、二、 **教権と俗権とを
區別する** 

志を劾さんとて、 にして、 82 E 0 伯 効さんとて、諸國の門末信徒陸續として京都に馳せ上り革新の報傳はるや、雨法主の尊慮を慰し、かねて報謝のの財政顧問たるを斷り、新職制を發表するに至れり。一て、舊役員渥美總長以下を能兇すると共に、一方には井

2の▲りしの前る▲を寺列新 事務彙前態のの內価務せ門 A 何世ん為めし **僖事務**所 引

號

可能彙 役度寺届務に や、東京よりは南條、

革新事件の起るの 関係を根 絶するれ 事の二點にありと云ふ府下百三十有たり、諸氏主張の要點は如何なる外 濟藤, 近角、 吉田、 の捕 の末寺に革新事 月見、池山

がいろ

一部迎金

教九

部佛

樂 坂

段 俱

(五四)

は得み云も學田▲た月主東に述の件 、度高ふ前長時高り廿ば上撥自各に 非試高。四に1 高。三目滞交ず校對 ○三目滞文ず校對 日下在たるにし □博士・同は各地に新説を試みつく、大にだ抗の氣層を高むる意氣込なりとに新任せられ、且べ職員の補充なして孕生を召集して授業を開始する由。尤一以下職員一篇に對して、此程本山より解職の辭令下ると共に、武田篤信同時備,敬大,學事件 さきに釉を騙れて辭表を出したる、佛教大學長前 血しなる項目なり。要する低量なる儀式的試験を優し、田派本山寺務改正。 1大谷會にてば東上せる老法主の歓迎宮を開き時局に付き懇談すると一般病氣とも見ぬぬ程の元氣にて、日夜改正に關して苦慮せられたりな量有志に飛して、今回の革添か送行せられたりの意を通せりへい、次て四京に委員を添し法が大学二氏を従へて端四せられたりの所あり、次て四京に委員を加くがなどして願とし、親しく考法主に記して満生する所ありへの方所もした。 裁研 な政治 >に紫文な迴けて籠易に就く趣意なりと云ふ。 教師非教師な界けて布教の自由を許したる如き 前本山にては今副寺務上に大改正な加へ、死づ s 候が、 、 成可教理の研究に<br />
調する質疑よりは信 尚漸次改良を加く度積に候。 井に大宮の教勢等に紙面の都合によ デず候。 いい で変々謝し中候。 で変かに中様の 価に 振假名も 所由本のり調導 り去法て更て範

「リつゝある口も拘らず、雲合口其雪は開えず候、窓合口其雪は開えず候、芯の候に相成飲得共、日露問題は依然として寒、芯伯和田英作氏の揮毫に一候。 置み、其厚意といめまするのみに候。 否なが;仕末におへぬ程に 衍: E 啜 Β 午

| ant a land a three beau |   |    |     |   |  |  |
|-------------------------|---|----|-----|---|--|--|
|                         | 求 | 木  | Tit | 1 |  |  |
| 午领                      | 道 | 鄊  | 九   | ſ |  |  |
| 後土                      | 學 | 蒜  | 時   | 8 |  |  |
| 二 赋                     | 含 | Л  | 1   | E |  |  |
| 時日                      |   | Øŗ | り   | 2 |  |  |

| るものに進まむことを欲す。是先づ本會舘の建設を企圖して佛教者一般の需要に充て且<br>つ清潔なる社交の中心に供せむと欲す。是先づ本會舘の建設を企圖して佛教者一般の需要に充て且<br>な文學学士 稲 葉 島 地 太 宇 法 保 平 井 配 単 常 一 本 前 郎 か 芝 東 本 花 新 野 仲 王 郎 女 愛 平士 和 市 童 支 来 郎 文 学士 和 神 童 告 大 卒 都 文 學士 和 和 童 天 卒 郎 文 空 學士 和 御 か 子 立 法 単 一 常 か 町 童 天 卒 郎 文 空 學士 和 前 和 予 主 大 本 西 書 む 文 空 學士 和 前 和 一 田 童 末 郎 文 空 學士 和 市 田 童 茶 近 角 常 觀<br>文 文 学 士 和 本 手 書 な 文 空 學士 和 田 童 素 恋 文 空 學士 和 市 田 文 國 本 文 空 學士 本 市 前 田 市 文 國 本 文 空 學士 本 市 市 童 文 空 學士 社 本 市 二 文 空 学士 本 市 一 本 空 悪 三 本 文 空 学士 市 市 田 文 文 学 士 新 時 仲 王 郎 文 空 学士 前 南 田 光 文 卒 学士 新 御 仲 天 恋 文 空 学士 本 市 声 書 文 平 世 臣 世 七 本 市 重 変 文 学 士 新 御 御 政 李 三 郎 文 文 学 士 新 郎 仲 田 竜 新 武 文 学 単士 声 市 郎 文 学 平 士 新 中 仲 玉 郎 本 市 二 本 市 二 本 本 二 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 市 二 本 二 本 | 水 道 會 館 設 立 趣 意 書 現時社會の大勢を察するに、國民に真摯なる氣風頗る乏しくして、益々信仰の必要を感じ、<br>場滞淨なるものは、其理想を實現せむが為に、人生問 題の解決 に辛 酸を背めざるはなし<br>際呼信仰の饑渴現時の如く劇しきはなく、束道の志此の如く切實なる は未だ嘗 て見ざる<br>所也 昨年已來、聊か此の時運の必要に應せむとする微志あり。先輩の金てられし跡を引き繼ぎ<br>て、一方には求道學舎を設け。此等の道を求むるの人々の箸宿に充て、寝食を同じくして<br>書」と是質に不肯の至願也、<br>をなる事に、国民に真摯なる氣風頗る乏しくして、益々信仰の必要を感じ、<br>で、一方には求道學舎を設け。此等の道を求むるの人々の箸宿に充て、寝食を同じくして<br>書での指導に從ひ、忠實なる親友の替助を仰き、着質なる實行によりて漸次其結果を擧けむ<br>とと是質に不肯の至願也。 花座、前次の長方、二方には日曜講演を開きて眞面目なる人々と共に心を<br>着めて<br>で、一方には求道學舎を設け。此等の道を求むるの人々の客宿に充て、寝食を同じくして<br>たべ、一方には求道學舎を設立して以て焦眉の急に充てむと欲す。幸に篤厚なる追友の<br>間は狭隘を訴へて求道の人々を容る、の餘地なし、此に於てや止むなく、感切なる道友の<br>暫告に従ひ、患官なる親友の替動を仰き、着質なる實行によりて漸次其結果を擧けむ<br>こと是質に不信の至願也。 花に累する會舘の設なく、其不便を感する事一日の事にあらず。而し<br>て屢々計畵せられて、未た容易に實行の緒につかざる所以のものは、盖し其規模大にして、<br>素全を期すればなり、故に先づ現時に必要に應ずべき適宜の會舘を設立して、漸次其去なる先 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

遭

(六四)

求

----

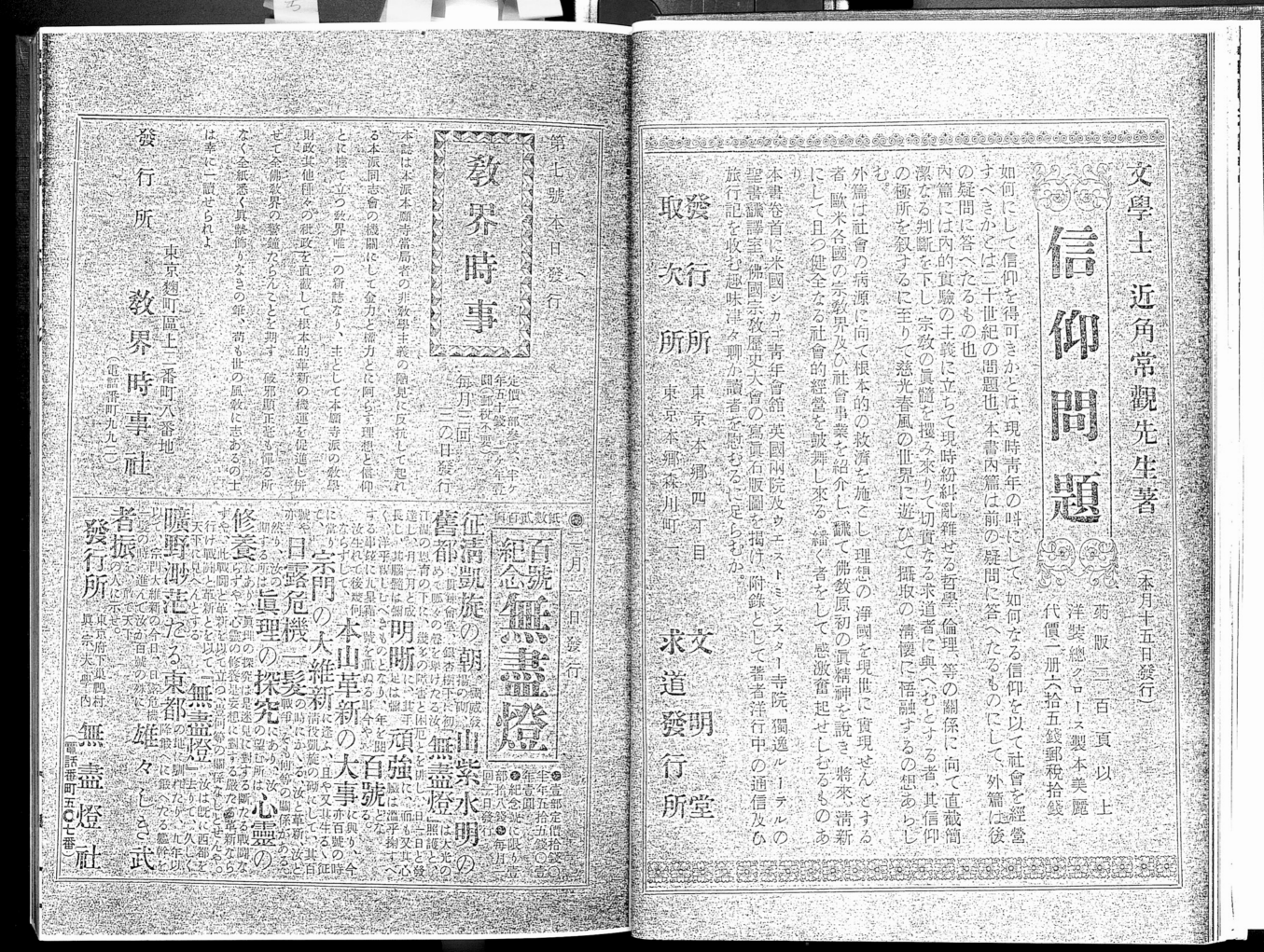
第

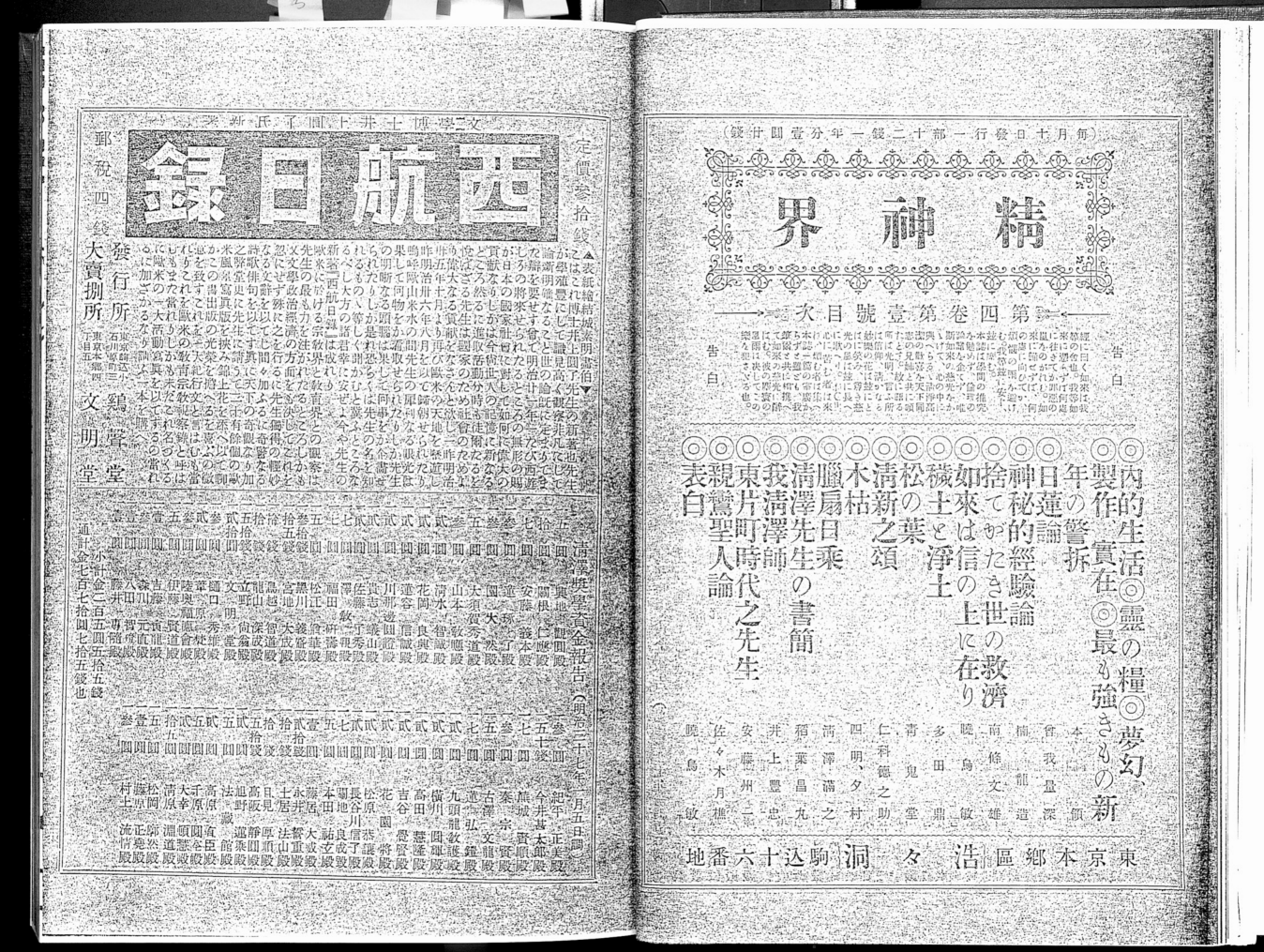
(七四)

虢

| ·~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 道                                                 |                                                       | 求                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (八四)                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 一金五圓<br>金五圓<br>即納<br>印納<br>(Twill miniman<br>(Twill miniman<br>(Twil | 五拾拾拾拾<br>圓圓圓圓圓圓圓                                  | 許治武察參五<br>1<br>圓五拾拾拾<br>圓<br>圓<br>五<br>圓<br>圓         | 一、 喜捨金御院でした。<br>一、 喜捨金御院で取人院者<br>一、 喜捨金は紙上に於て御途附被下候奉<br>一、 「」<br>一、 」<br>一、 「」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一、 」<br>一<br>、 」<br>一<br>、 」<br>一<br>、 一<br>、 一<br>、 一<br>、 一<br>、 一<br>、 一<br>、 一 | 第一眼行宛御収<br>注<br>一眼行宛御収   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                 | ◎加越同東同加<br>●賀前 京 賀<br>文明<br>堂<br>一<br>(但久白清梅八)        | 1.<br>銀告節城南本<br>銀行け住<br>低一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | み傘<br>森川町<br>郵<br>便<br>貯 |
| 宗現壽<br>城英子人                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 林 <sub>木</sub> 野本量巢<br>眞 嚴慶成慶<br>純悌華雲滿祥<br>殿殿殿殿殿殿 | 見馬末土金原田<br>主現嚴幸荷 智                                    | 「一番地求道學舍近角                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 金為替収扱所宛若く                |
| 計 壹五五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 十圓圓圓圓圓                                            | 一,一一一一一<br>金金金金金金金<br>五五五五貳壹<br>圓圓圓圓圓圓圓               | 壹壹壹壹 <u></u><br>圓圓圓圓圓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 訂五                       |
| 六計 二錢<br>百七百八十<br>七百八十<br>七百八十<br>七<br>十<br>四<br>七<br>十<br>四<br>七<br>十<br>四<br>七<br>一<br>後<br>後                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 上上上して                                             | 納 約 款 同 三 越 加 越                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | · 納 納<br>· 陸 同           |
| 某佛山                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 大<br>學<br>并清佐水丸水                                  | 太笠石鈴松黑長                                               | 等酸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 永長                       |
| 救本<br>同雪<br>志二<br>殿會殿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 山水崎三山 野                                           | 田 <sub>原</sub> 川木田崎尾<br>秀 了了現龍芳<br>穗定觀道芳祥麿<br>殿殿殿殿殿殿殿 | 町 开 波 下 井<br>定 甚 茂 甲<br>之 太 郎 郎 雄 汎 助<br>殿 殿 殿 殿 殿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 开部 松三郎殿                  |

N





「シャーヨーロジェノ コンローカーサンレニーロッ 文學士 近角常觀著 文 文 學 士 ast the Restan 發行所 利に相成候間續々御愛讀希上候 今般等四次發行致候。上製は總クロー て。頗る美麗なる册子に製本仕候。携帯に至極便 骏 上製二十五錢 3 うろうしゃうちかのろう 行 Ner 近角常觀著 所 本鄉森川町 E E D いる 大日本佛教徒同盟會 本郷四丁目 业製十五錢 齾 的 D 昰 Y 窮 如 有 經 不 郵税二錢 底 願 至 大 109 .iE 歷 得 29% 明 不 海 ŝ 刧 會 得 其 精 近° 刊° 數 全 當 スに 妙 堂 進 剋 天 尙 寳 **4** 求 升 果 發 可 慈悲海に浴せよ。 て其確信を吐露する者なり、熟誠ある婦人は迷りて如死の大 大理想に到達すべきを確信す、 之を完成するか、否断じて否、吾人は唯如來の大慈悲のみ此 品性の陶冶單なる敎育よく之を果遂するか、單なる倫理よく 家庭の改良といひ、 急務なる者の一は、質に婦人品性の陶冶にありて存す、 に多端ならんとす、 は蒋經》 八 道 ●●高尚優美なる口繪一葉添う●●● 何 行 (第四卷第一號) 所 -T M 而して是等諸問題の中樞にして且つ最も 礼官の改善といひ、 二二五五 六錢▲年金七拾武錢▲那稅不要 本誌は否人が滿腔の赤心を以 The second 家 1000 10 3 新日本の經營年と共 庭 煽人 社 0